
Liderazgo de las mujeres en
la  Iglesia:  Fundamentos
teológicos  católicos  y  el
Sínodo sobre la sinodalidad
escrito por julie-vieira-es

El título de este artículo, que se refiere a un caso teológico específicamente católico
sobre  el  liderazgo  de  las  mujeres  en  la  Iglesia,  puede  parecer  sorprendente.[1]
Después de todo,  actualmente las  mujeres no pueden ser  sacerdotes,  obispos ni
diáconos en la Iglesia Católica. A pesar del aumento de las especulaciones, tanto en la
prensa católica como en la secular, sobre el futuro del liderazgo de las mujeres en la
Iglesia a la luz de la elección del Papa León XIV en 2026, la persistente y significativa
brecha entre la teología católica fundamental y las operaciones actuales de la Iglesia
resulta casi incomprensible. Si la práctica de la Iglesia fuera congruente con los
elementos centrales de la teología y la enseñanza social católicas, la Iglesia Católica
estaría a la vanguardia en la promoción del bienestar y el liderazgo de las mujeres, en
consonancia con la forma en que valora el bienestar y el liderazgo de los hombres.

https://themastjournal.org/es/articles/liderazgo-de-las-mujeres-en-la-iglesia-fundamentos-teologicos-catolicos-y-el-sinodo-sobre-la-sinodalidad/
https://themastjournal.org/es/articles/liderazgo-de-las-mujeres-en-la-iglesia-fundamentos-teologicos-catolicos-y-el-sinodo-sobre-la-sinodalidad/
https://themastjournal.org/es/articles/liderazgo-de-las-mujeres-en-la-iglesia-fundamentos-teologicos-catolicos-y-el-sinodo-sobre-la-sinodalidad/
https://themastjournal.org/es/articles/liderazgo-de-las-mujeres-en-la-iglesia-fundamentos-teologicos-catolicos-y-el-sinodo-sobre-la-sinodalidad/


Limitar el liderazgo de las mujeres sigue siendo contrario a la teología católica, priva
a la Iglesia del liderazgo necesario, limita la atracción de la membresía en la Iglesia
para  muchos,  y  silencia  el  impacto  social  de  la  Iglesia  al  servir  como  un
contratestimonio  del  Evangelio.  Promover  el  liderazgo  de  las  mujeres  no  solo
fortalecería a la Iglesia internamente, sino que también la haría un testigo más creíble
y auténtico del Evangelio en la sociedad, como se observa al analizar el Sínodo sobre
la sinodalidad.

Antes de presentar el caso católico sobre el liderazgo de las mujeres en la Iglesia, es
necesario  definir  algunos  términos.  Abundan  las  teorías  de  liderazgo,  y  la
investigación sobre liderazgo sigue siendo controvertida y de amplio alcance. Para los
propósitos de este artículo, el  liderazgo de las mujeres se refiere a la capacidad
institucional de la Iglesia Católica para fomentar el florecimiento de las mujeres en
posiciones de influencia dentro de la Iglesia. El trato de la Iglesia hacia las mujeres
contrasta fuertemente con la comprensión y la práctica de Catalina McAuley sobre
liderazgo y desarrollo de liderazgo.[2] Según Mary Sullivan, el método de Catalina
para  liderar  a  otras  Hermanas  de  la  Misericordia  incluía  ocho  elementos  que
invitaban  efectivamente  a  muchas  otras  hermanas  al  liderazgo  y  aseguraban  la
continuidad de un liderazgo fuerte de las Hermanas de la Misericordia después de su
muerte:

su propio buen ejemplo 1.
sus palabras habladas y escritas 2.
su afecto y amor 3.
su pureza de intención 4.
su disposición para iniciar, para aventurarse en lo desconocido 5.
su confianza en la capacidad de los demás para crecer y desarrollarse 6.
su énfasis en la comunidad y su propósito común 7.
su alegría, sentido del humor y desinterés[3]8.

 

Estos ocho elementos del desarrollo del liderazgo asumen la inclusión como requisito
previo para la capacidad de liderar. Catalina estableció un entorno inclusivo que
atrajo a otras mujeres a un trabajo difícil, desgarrador y a menudo ingrato al servicio
de los pobres, enfermos e ignorantes. Al mismo tiempo, desarrolló las habilidades de

https://www.synod.va/
https://www.synod.va/


otros para ocupar cargos de liderazgo oficiales a medida que la orden crecía y se
expandía,  hasta  el  punto  de  que  confiaba  en  entregar  el  liderazgo  superior  del
Instituto a otros tras su muerte.[4]

Es digno de mención que los puntos de vista y estilos de liderazgo de las mujeres no
son uniformes: las mujeres tienen una variedad de compromisos políticos, religiosos y
de otro tipo que informan su liderazgo y las políticas que defienden. Así, el término
«mujeres» aquí incluye a personas con diversos antecedentes e identidades, como
raza,  etnia,  clase,  religión,  edad,  orientación  sexual,  estado  civil  y  estado  de
paternidad. Estos y otros aspectos de las identidades de las mujeres—en la medida en
que se cruzan con la identidad de género—influyen en cómo son percibidas y tratadas,
así como en las posibilidades de su liderazgo. Por ejemplo, las mujeres de color y las
pobres suelen enfrentar obstáculos aún más severos para el liderazgo que las mujeres
blancas y adineradas.

Por lo tanto, este artículo analiza los fundamentos para afirmar el liderazgo de las
mujeres  en  la  Iglesia  que  surgen de  la  tradición  católica,  considerando que  los
compromisos y contextos particulares afectan dicho liderazgo. En otras palabras, el
hecho de que una mujer ocupe un puesto formal de liderazgo no significa que lidere
de manera que eleve a todas las mujeres ni que coincida con la teología discutida
aquí. La afirmación aquí no es que las mujeres sean más capaces que los hombres
como líderes; Más bien, el artículo ofrece un argumento teológico católico que apoya
la equidad de oportunidades para mujeres y hombres, lo cual tiene el potencial de
contribuir a la capacidad de la Iglesia Católica para prosperar en su Misión. Para
presentar el caso católico, el artículo primero destaca dos fundamentos de la teología
católica  y  luego  tres  principios  del  pensamiento  social  católico  que  resultan
particularmente relevantes.

Fundamentos teológicos católicos:
Imaginación  sacramental  y
antropología social
El argumento teológico católico que respalda el liderazgo de las mujeres es amplio.
Dado el espacio limitado, este artículo explora solo dos de los fundamentos teológicos
más convincentes: una cosmovisión sacramental católica y una antropología social.



Cuando muchos católicos consideran por primera vez los sacramentos, inicialmente
mencionan  los  siete  sacramentos  oficiales  de  la  Iglesia  Católica,  incluyendo  el
bautismo, la Eucaristía, el matrimonio, la unción de los enfermos, la confirmación, la
reconciliación y el orden sagrado. Una cosmovisión sacramental, sin embargo, incluye
no solo los siete sacramentos enumerados aquí, sino también una lente completa para
interpretar cómo Dios se relaciona con la humanidad en la vida cotidiana.

Para la teología católica, el amor de Dios/la gracia de Dios siempre está con nosotros
y permea la vida cotidiana, de modo que cualquier experiencia puede revelar el amor
de Dios (y, por lo tanto, servir como un sacramento) si somos lo suficientemente
atentos para notarlo. Según el teólogo Michael J. Himes,

Un sacramento hace que la gracia esté efectivamente presente para usted al traerla
a su atención, al permitirle verla, al manifestarla. Los sacramentos presuponen la
omnipresencia de la gracia: el hecho de que el don de sí mismo de Dios ya está
presente para ser manifestado…. Cualquier cosa, persona, lugar, evento, cualquier
vista, sonido, olor, sabor o tacto que le haga reconocer la presencia de la gracia,
aceptarla y celebrarla, es un sacramento, que efectúa lo que significa.[5]

Cuando  despertamos  al  abrazo  de  Dios  en  las  experiencias  cotidianas,  podemos
experimentar momentos sacramentales a lo largo del día, tanto en lo que podríamos
considerar actividades abiertamente religiosas (por ejemplo, la oración y la liturgia)
como en experiencias ordinarias o seculares. Por ejemplo, al caminar por la calle,
podemos observar un árbol u otro regalo de la creación y tomar conciencia de que
tiene su origen en Dios. O los padres nuevos y exhaustos, cuyo bebé, llorando, los
despierta en la noche, pueden reconocer que están inundados de amor por ese niño,
como un regalo de Dios,  mientras se levantan,  tambaleándose,  de la  cama para
consolarlo. Las relaciones con nosotros mismos y con otras personas, por supuesto,
son la principal manera en que la mayoría de nosotros encontramos a Dios en nuestra
vida cotidiana. Como enfatizan Catalina McAuley, las Hermanas de la Misericordia y
muchas otras personas, el rostro de Cristo se puede discernir con mayor claridad a
través del acompañamiento a cualquier persona necesitada.

La imaginación sacramental católica afirma que lo sagrado emerge en lo secular, en
medio del desorden y la complejidad de lo que comúnmente consideramos la vida
«ordinaria». Incluso los eventos de la vida que implican límites, que preferiríamos
resistir o evitar, también pueden revelar el amor constante y el acompañamiento de



Dios. La muerte, la enfermedad, los desafíos personales, la opresión política y otros
sufrimientos pueden ser  ocasiones para tomar conciencia  del  amor constante de
Dios.[6]

El resultado de la imaginación sacramental es que nuestras acciones para promover
el amor, la paz y el florecimiento humano en nuestro trabajo, en nuestra familia, en el
ámbito cívico y en otras dimensiones de nuestras vidas pueden expresar nuestra
conciencia del amor de Dios. Cuando la Iglesia limita los roles de liderazgo de las
mujeres, restringe cómo las personas imaginan y encuentran el amor de Dios. Una
revelación más completa de la gracia de Dios en lo que denominamos situaciones
«sagradas» y «seculares» podría ocurrir si a las mujeres se les otorgaran los mismos
roles de liderazgo que a los hombres, para que sean percibidas como símbolos del
amor de Dios, de la misma manera que los hombres lo son.

Un segundo fundamento teológico importante que sustenta la obligación de promover
el  liderazgo  de  las  mujeres  es  la  visión  católica  de  la  relación  entre  Dios  y  la
humanidad —y entre todos nosotros como familia humana— comúnmente denominada
antropología  social.  Realizar  un  «ejercicio  de  etiquetas  de  ropa»  es  una  de  las
maneras  más  claras  de  demostrar  este  concepto  teológico.  Cuando  realizo  este
ejercicio con grupos, invito a cada individuo a tomarse un momento para identificar el
país de origen de dos o tres artículos que está usando o vistiendo en este momento.
Podrías  hacer  esto  ahora,  investigando  la  etiqueta  de  tu  suéter  o  abrigo  para
identificar el país de fabricación del artículo. Los participantes rápidamente se dan
cuenta,  a  través  de  este  ejercicio,  de  que  a  menudo  miramos  el  tamaño  y  las
instrucciones de lavado en las etiquetas de nuestra ropa, pero con frecuencia no
observamos el lugar donde viven quienes la confeccionaron. Además, a menudo no
notamos  los  países  de  origen  de  otros  artículos  del  hogar,  como  teléfonos,
computadoras, muebles y electrodomésticos, aunque estén indicados en los artículos.

Este ejercicio ilustra que, en este momento, cada uno de nosotros está conectado con
personas de todo el mundo que crearon las cosas que usamos. La calidad de la mano
de  obra  de  personas  de  todo  el  mundo  afecta  cuánto  durarán  nuestras  ropas,
teléfonos  o  computadoras;  y  lo  que  pagamos  por  estos  bienes  (y  de  quién  los
compramos) afecta los salarios y las condiciones laborales de hermanos y hermanas
en todo el mundo.

La visión católica es que estamos necesariamente interconectados. Nuestro ejercicio



demuestra algunas interconexiones económicas, pero también podríamos profundizar
en nuestras conexiones políticas, de salud, espirituales y otras, incluso con personas
que nunca conoceremos directamente en todo el mundo. La práctica cotidiana de leer
las  noticias  también  subraya  la  profunda  y  constante  influencia  de  líderes  y
movimientos políticos, religiosos y culturales. Como escribió Martin Luther King en su
«Carta desde una cárcel de Birmingham» respecto a su deber de involucrarse en los
derechos civiles, «Estamos atrapados en una red ineludible de mutualidad, atados en
una  sola  prenda  de  destino.  Lo  que  afecta  a  uno  directamente  afecta  a  todos
indirectamente».[7]  Una antropología  social  católica  subraya  que  sería  imposible
escapar por completo o distanciarnos de las alegrías, sufrimientos y experiencias de
los demás, incluso si este fuera nuestro deseo.

La teología católica de la persona humana reconoce que cada individuo posee libre
albedrío y es responsable de sus decisiones y acciones. Estas características,  sin
embargo, existen en el contexto de las relaciones sociales, ya que todos estamos
conectados en el Cuerpo de Cristo. Además, somos responsables unos de otros, no
solo de nuestras familias, amigos y de quienes nos agradan, sino también de todos
nuestros  hermanos  y  hermanas  en  la  familia  humana.  La  implicación  de  una
antropología social católica para el liderazgo de las mujeres es que el fracaso en
apoyar  el  liderazgo  de  las  mujeres  perjudica  no  solo  a  las  mujeres  (lo  cual  es
significativo en sí mismo) sino también a cada miembro del Cuerpo de Cristo. Las
repercusiones de restringir el liderazgo de las mujeres perjudican la calidad de las
relaciones entre los católicos, así como entre la Iglesia y el resto de la sociedad.

Pensamiento  social  católico:
Dignidad  humana,  bien  común  y
opción  preferencial  por  los
pobres
El  pensamiento  social  católico,  como  una  dimensión  de  la  tradición  intelectual
católica,  se  basa  en  parte  en  los  dos  fundamentos  teológicos  discutidos
anteriormente: una visión sacramental del mundo y una comprensión social de la
persona en comunidad. Dado que la vida en sociedad es compleja, el pensamiento
social católico es un campo extremadamente amplio; Este artículo aborda solo las



partes  del  pensamiento  social  católico  más  pertinentes  para  la  forma  en  que
estructuramos el liderazgo y las relaciones de género en la Iglesia.

El pensamiento social católico comprende la enseñanza magisterial oficial, redactada
por  papas  y  obispos  católicos  sobre  temas  sociales,  la  experiencia  de  los  fieles
católicos,  el  análisis  de  teólogos  y  otros  académicos,  y  otras  dimensiones.  El
pensamiento social católico es accesible a todas las personas de buena voluntad. Si
bien para los católicos el pensamiento social católico resuena profundamente con la
vida de Jesús,  los santos y la tradición teológica,  es posible que quienes no son
católicos ni cristianos puedan llegar a las mismas conclusiones y encarnarlas aún más
plenamente que algunos formados en la tradición católica.

Como expresión de la imaginación sacramental católica y la antropología social, el
pensamiento social católico se sitúa en la intersección de la Iglesia y el mundo, lo
sagrado y lo secular; Como tal, responde al desafío de ejemplificar las enseñanzas de
Cristo en la vida cotidiana como miembros responsables de la familia, ciudadanos,
trabajadores, consumidores y miembros de la Iglesia. Considera cómo aplicar la ética
de la santidad del  evangelio en medio del  desorden y la  complejidad de la vida
cotidiana, así como de los nuevos problemas y desafíos que plantea la historia.[8]
Podemos analizar el pensamiento social católico desde muchos ángulos, incluidos sus
principios, sus documentos, las vidas de mujeres y hombres santos y los estudios
académicos al respecto. Dadas las limitaciones de espacio, aquí centrémonos en tres
de los principios frecuentemente citados —dignidad humana, bien común y opción
preferencial por los pobres— que proporcionan una base sólida para el liderazgo de
las mujeres en la Iglesia.[9]

Comenzamos con el principio de la dignidad humana, lo que significa que, como
personas humanas hechas a imagen y semejanza de un Dios bueno (basándonos en el
relato de la creación del Libro del Génesis en el que Dios bendice cada parte de la
creación  diciendo que  «era  muy bueno»),  el  valor  y  la  dignidad humanos  están
arraigados en nuestra identidad como hijos de Dios. El valor de una persona no se
debe a sus capacidades personales. Cada persona posee la misma dignidad humana,
independientemente  de  su  raza,  religión,  identidad  sexual  y  de  género  y  otras
características personales. Además, la dignidad de cada persona persiste a pesar de
sus acciones y del pecado; es intrínseca a la persona en virtud de ser humano.

El principio afirma que los individuos poseen diferentes habilidades, pero sí tenemos



el mismo valor que requiere la protección social. No hay jerarquía de valor entre las
personas. Por ejemplo, la persona con síndrome de Down que trabaja en una tienda
de comestibles y el economista ganador del Premio Nobel poseen la misma dignidad;
la persona cuyas luchas con la adicción le dificultan trabajar a tiempo completo y el
ejecutivo  corporativo  altamente  educado  y  bien  remunerado  tienen  la  misma
dignidad.  Aunque los empleadores y la sociedad otorgan un valor diferente a su
trabajo y a su compensación, su dignidad como personas humanas es exactamente la
misma. La enseñanza social católica enfatiza que el trato y el entorno de una persona
deben ser acordes con su dignidad humana. Aunque la teología católica afirma que
mujeres y hombres tienen igual valor intrínseco como hijos de Dios, en la práctica la
Iglesia Católica valora más el  liderazgo,  el  trabajo y  otras contribuciones de los
hombres que las de las mujeres.

Este entendimiento nos lleva a un principio complementario, el bien común. El bien
común se refiere al conjunto de condiciones comunitarias necesarias para elevar cada
vida humana y proteger la dignidad de cada persona. Este principio se basa en la
comprensión católica de los seres humanos como seres sociales, como se ejemplifica
anteriormente  en  el  ejercicio  de  las  etiquetas  de  ropa,  que  muestra  la
interdependencia  económica.  El  bien  común  sostiene  que  las  comunidades  y  la
sociedad deben proteger la dignidad humana de cada individuo. El individuo solo
puede estar tan sano como la comunidad en la que vive, y la salud de la comunidad se
ve afectada por las formas en que promueve o disminuye el florecimiento de sus
miembros. Aunque está claro que las vidas de las mujeres se ven disminuidas cuando
su dignidad intrínseca como personas humanas no se aprecia ni promueve, también es
cierto que muchos hombres tampoco están floreciendo en este constructo actual.  El
principio del bien común enfatiza que cuando las vidas y el liderazgo de las mujeres
se valoran menos que los de los hombres, todos en la Iglesia sufren, ya que estamos
interconectados.

¿Cómo avanzamos más allá de la situación actual, en la que tanto mujeres como
hombres son perjudicados por ignorar la dignidad humana y por no proteger el bien
común? El principio denominado «opción preferencial por los pobres» se aplica aquí,
en el sentido de que se refiere a dar prioridad a las acciones con y para los pobres y
los vulnerables.  Los términos «pobres» y «vulnerables» se refieren no solo a los
económicamente pobres, sino también a quienes están relegados a los márgenes de la
sociedad,  a quienes tienen acceso limitado a participar y disfrutar de los bienes
sociales, y a quienes han sido excluidos de la toma de decisiones. La opción por los



pobres insiste en que, debido a que el amor de Dios impregna cada dimensión de la
vida  (sacramentalidad)  y  porque  estamos  conectados  en  una  red  de  relaciones
(antropología social),  las  personas que están socialmente excluidas y  marginadas
tienen el mayor derecho sobre el tiempo, la atención y los recursos de los demás, con
el objetivo de la inclusión eventual de todos en la familia humana.

Además de llamar a la acción a quienes tienen recursos, la opción preferencial por los
pobres también incluye una dimensión epistemológica que prioriza las perspectivas y
los conocimientos de quienes cuyas voces suelen ser silenciadas o ignoradas. Aquellos
en  la  Iglesia  que  típicamente  experimentan  mayor  inclusión,  en  este  caso,  los
hombres, están obligados a trabajar para ver las situaciones desde las perspectivas de
quienes típicamente están excluidos de roles de liderazgo formal, en este caso, las
mujeres.  Sin  embargo,  en  última  instancia,  aprender  de  e  incorporar  estas
perspectivas subvaloradas en la toma de decisiones solo es posible si se amplía el
círculo, de modo que incluya a aquellos previamente excluidos. Practicar la opción
por los pobres culminaría, lógicamente, en la plena inclusión de las mujeres como
líderes en la Iglesia.

Sínodo  sobre  la  sinodalidad:
Modelo  de  una  Iglesia  que
escucha, con límites al liderazgo
de las mujeres
El Sínodo sobre la sinodalidad ofrece una visión parcial de cómo podría ser la Iglesia
cuando ejerce la opción preferencial por los pobres al admitir a quienes típicamente
son excluidos de la toma de decisiones en la mesa. El Sínodo ejerció la opción por los
pobres (aunque de manera imperfecta) al estructurar oportunidades para un mayor
diálogo con e  influencia  de aquellos  cuyos asuntos,  percepciones,  perspectivas y
liderazgo han sido en gran medida silenciados o ignorados, incluidas las mujeres.

Hay mucho que analizar en todo el Sínodo sobre la sinodalidad, que comenzó con
sesiones de escucha locales en todo el mundo en 2021, como parte de un proceso de
consulta que incluyó no solo a los ordenados al ministerio, sino también a todo el
Pueblo de Dios. A diferencia de los sínodos católicos anteriores que solo incluían



obispos, el Papa Francisco ordenó que este incluyera miembros votantes no obispos,
entre ellos algunas mujeres.[10] Las reuniones del Sínodo en Roma consideraron
resúmenes de temas que surgieron de informes de los diálogos locales, nacionales y
continentales. Alrededor de cuatrocientos delegados de todo el mundo contribuyeron
al documento final,  que el Papa Francisco respaldó como parte de su magisterio
ordinario.[11] Aunque el Sínodo concluyó oficialmente en octubre de 2024, el trabajo
de la sinodalidad continúa.

Los aspectos del Sínodo sobre la sinodalidad más relevantes para el liderazgo de las
mujeres en la Iglesia incluyen: primero, el hecho de que el Papa Francisco y otros
líderes de la Iglesia diseñaran un proceso sistemático para facilitar una Iglesia que
escucha y un modelo de liderazgo colaborativo, lo cual es verdaderamente histórico.
Por primera vez, las mujeres fueron miembros con derecho a voto en el Sínodo. El
documento final del Sínodo declaró: «El camino para promover una Iglesia sinodal es
fomentar la mayor participación posible de todo el Pueblo de Dios en los procesos de
toma de decisiones».[12] Escribiendo en la revista National Catholic Reporter,  el
sacerdote jesuita Thomas Reese observó: «Lo nuevo aquí es un proceso avalado por el
Papa  que  permite  a  los  laicos  [incluidas  las  mujeres]  expresar  sus  opiniones
públicamente». El hecho de que el Sínodo haya ocurrido es una fuente de esperanza
para  que  la  sinodalidad,  que  la  Comisión  Teológica  Internacional  define  como
«implicación y participación de todo el Pueblo de Dios en la vida y misión de la
Iglesia»[13] no será un evento singular, sino un estilo continuo de liderazgo de la
Iglesia que disminuya la fuerza de los modelos jerárquicos y patriarcales.

Las preocupaciones sobre las formas en que la Iglesia frustra el liderazgo de las
mujeres se documentaron a lo largo de todo el proceso sinodal. La Síntesis Nacional
de los Estados Unidos señala: «Casi todas las consultas sinodales [en Estados Unidos]
compartieron un profundo aprecio por el poderoso impacto de las mujeres religiosas
que han liderado consistentemente el camino en llevar a cabo la misión de la Iglesia.
Asimismo, se reconoció la centralidad de las contribuciones incomparables de las
mujeres a la vida de la Iglesia… Había un deseo de un liderazgo más fuerte, de
discernimiento y de roles de toma de decisiones para las mujeres, tanto laicas como
religiosas».[14] Estas preocupaciones no solo se expresaron en los Estados Unidos.
Los  informes  de  síntesis  compilados  por  conferencias  de  cada  continente
documentaron el deseo de que se amplíen los roles y el liderazgo de las mujeres en la
Iglesia Católica. A pesar de las innumerables culturas y normas en todo el planeta,
todos coincidieron en que los roles de liderazgo de las mujeres en la Iglesia son



demasiado restrictivos.

Según el documento final: «La desigualdad entre hombres y mujeres no forma parte
del designio de Dios… El dolor y el sufrimiento, ampliamente expresados por muchas
mujeres de todas las regiones y continentes, tanto laicas como consagradas, durante
el proceso sinodal, revelan cuán a menudo no logramos cumplir con esta visión».[15]
A pesar  de  los  informes  de  cada  continente  que  documentan la  importancia  de
ampliar el liderazgo de las mujeres en la Iglesia, el documento final solo dedicó uno
de los ciento cincuenta y cinco párrafos a este tema. Once de las cuarenta y cinco
veces que se menciona a las mujeres ocurren en el Párrafo 60, por lo que vale la pena
revisarlo en su totalidad:

En virtud del Bautismo, las mujeres y los hombres tienen la misma dignidad como
miembros del Pueblo de Dios. Sin embargo, las mujeres continúan encontrando
obstáculos para obtener un reconocimiento más pleno de sus carismas, vocaciones
y roles en todas las diversas áreas de la vida de la Iglesia. Esto perjudica el servicio
a la misión compartida de la Iglesia. Las Escrituras atestiguan el papel destacado
de muchas mujeres en la historia de la salvación. Una mujer, María Magdalena, fue
encargada de la primera proclamación de la Resurrección. El día de Pentecostés,
María, la Madre de Dios, estaba presente, acompañada de muchas otras mujeres
que habían seguido al Señor. Es importante que los pasajes de las Escrituras que
relatan  estas  historias  encuentren  un  espacio  adecuado  en  los  leccionarios
litúrgicos. Puntos de inflexión cruciales en la historia de la Iglesia confirman la
contribución  esencial  de  las  mujeres  movidas  por  el  Espíritu.  Las  mujeres
constituyen la mayoría de los feligreses y, a menudo, son las primeras testigos de la
fe en las familias. Están activas en la vida de pequeñas comunidades cristianas y de
parroquias. Dirigen escuelas, hospitales y refugios. Encabezan iniciativas para la
reconciliación y la promoción de la dignidad humana y de la justicia social. Las
mujeres contribuyen a la investigación teológica y están presentes en posiciones de
responsabilidad en instituciones de la Iglesia, en las curias diocesanas y en la Curia
Romana.  Hay  mujeres  que  ocupan  cargos  de  autoridad  y  son  líderes  de  sus
comunidades.  Esta  Asamblea  solicita  la  plena  implementación  de  todas  las
oportunidades  ya  previstas  en  el  Derecho Canónico  respecto  del  papel  de  las
mujeres, particularmente en aquellos lugares donde siguen subutilizadas. No hay
ninguna razón ni impedimento que impida a las mujeres desempeñar funciones de
liderazgo en la Iglesia: lo que viene del Espíritu Santo no puede detenerse. Además,
la cuestión del acceso de las mujeres al ministerio diaconal sigue abierta. Este



discernimiento necesita continuar. La Asamblea también pide que se preste más
atención al lenguaje y las imágenes utilizadas en la predicación, la enseñanza, la
catequesis y la redacción de documentos oficiales de la Iglesia, dando más espacio
a las contribuciones de santas, teólogas y místicas.

Vemos aquí un intento de fundamentar el diálogo sobre el liderazgo de las mujeres en
las  dimensiones  clave  de  la  teología  católica  y  de  las  enseñanzas  sociales;  sin
embargo, el documento final no lleva estas bases a sus conclusiones lógicas. Aunque
el documento final presenta la desigualdad de género como inaceptable, no implica
que las mujeres y los hombres deban tener iguales oportunidades de liderazgo ni
sugiere nuevas formas de liderazgo para las cuales las mujeres puedan discernir
vocaciones,  incluyendo el  diaconado o  la  ordenación al  sacerdocio.  Más bien,  el
documento sugiere que todos los ministerios de la Iglesia disponibles para las mujeres
actualmente,  bajo  la  ley  canónica,  deberían  ser  más  ampliamente  fomentados  y
practicados, y que los relatos bíblicos sobre mujeres sean incluidos de manera más
exhaustiva en el leccionario.[16]

A pesar de la estructura consultiva del Sínodo y de la promesa de que implicaría
transparencia  y  rendición  de  cuentas,  el  documento  final  de  2024 decepcionó a
quienes abogan por roles de liderazgo más amplios para las mujeres, particularmente
en  la  restauración  del  diaconado  femenino  y  la  ordenación  de  mujeres  al
sacerdocio.[17] La restauración del diaconado femenino por sí sola no demostraría
suficientemente la igualdad de oportunidades de liderazgo entre hombres y mujeres
en la Iglesia Católica, pero sí sirve como un estudio de caso de la situación actual. Ten
en cuenta la frase significativa, «restauración del diaconado femenino», ya que tanto
el Nuevo Testamento como los documentos de la Iglesia primitiva incluyen relatos de
mujeres diáconos.[18] El documento final no declara la restauración del diaconado
femenino como un tema que no se puede discutir. Sin embargo, muchos, incluida la
Asociación  de  Sacerdotes  Católicos,  expresaron  su  decepción  porque  el  Papa
Francisco eliminó el diálogo sobre las mujeres diáconos de las conversaciones del
sínodo y, en cambio, relegó el estudio continuo de la posibilidad de la restauración de
las mujeres al diaconado al Dicasterio para la Doctrina de la Fe. Otros temas de
estudio  en  curso  fueron  asignados  a  grupos  mixtos,  cuyos  participantes  son
nombrados públicamente.[19] El Dicasterio para la Doctrina de la Fe, sin embargo,
está compuesto enteramente por hombres ordenados y presentará sus conclusiones
sobre la permisibilidad de las mujeres diáconos a finales de 2025 (después de la



presentación de este artículo). Para quienes abogan por los principios de dignidad
humana, bien común y opción por los pobres como fundamentos para las operaciones
de la Iglesia, este proceso parece ser una táctica excluyente que retrasa, en lugar de
facilitar, un auténtico proceso de discernimiento para toda la Iglesia.

Los  informes  sobre  las  respuestas  de  las  mujeres  al  proceso  del  Sínodo  suelen
emplear  la  palabra «esperanza» respecto  a  las  posibilidades de liderazgo de las
mujeres en la Iglesia.[20] Debe señalarse que la esperanza cristiana (basada en una
interpretación llena de fe de las posibilidades a la luz de las limitaciones) difiere del
optimismo (basado en una evaluación estricta de los hechos). La esperanza en el
desarrollo futuro de la Iglesia para reconocer el pleno potencial de liderazgo de las
mujeres no implica necesariamente la expectativa de que la Iglesia cambiará, sino que
refleja  fe,  paciencia  y  perseverancia.  La  esperanza  se  basa  en  la  imaginación
sacramental y en la fe de que la obra del Espíritu Santo continúa en la vida cotidiana,
incluso cuando los resultados no cumplen con las expectativas.

La esperanza abunda para el pleno liderazgo de las mujeres en la Iglesia Católica. El
proyecto Discerning Deacons lidera la labor de incidencia para la restauración de las
mujeres  en  el  diaconado,  a  pesar  de  las  frustraciones  del  proceso  y  de  las
conclusiones  del  Sínodo.[21]  Además,  Carolyn  Y.  Woo  documenta  acciones  que
muestran una esperanza continua en el  potencial  de la Iglesia para abarcar una
amplia  gama  de  posiciones  de  liderazgo  femenino  en  su  libro  de  2022:Rising:
Learning from Women’s Leadership in Catholic Ministries (En ascenso: aprendiendo
del liderazgo femenino en los ministerios católicos).[22] Ella demuestra que, a pesar
del patriarcado y el clericalismo, las mujeres lideran muchos ministerios de la Iglesia
en escuelas, parroquias y (arqui)diócesis, en los medios de comunicación, así como en
ministerios institucionales como Caridades Católicas, Servicios de Ayuda Católica y
sistemas hospitalarios católicos en todos los niveles.[23] Además, tres mujeres, la Dra.
y Hermana Raffaella Petrini,  FSE, la Hermana Yvonne Reungoat,  FMA, y la Dra.
María Lía Zervino, fueron nombradas en 2022 en el Dicasterio para los Obispos del
Vaticano, bajo la dirección del Cardenal Robert Francis Prevost (quien sería elegido
papa y asumiría el nombre de Papa León XIV). La participación de las mujeres en el
Dicasterio para los Obispos es significativa, ya que este recomienda futuros obispos a
nivel mundial.

La  expectativa,  particularmente  a  la  luz  del  mensaje  del  Papa  Francisco  que
acompaña la publicación del documento final del Sínodo de que se implemente de



inmediato, es que el proceso sinodal no sea meramente un evento, sino que inicie una
nueva forma de  ser  Iglesia.  La  andadura  sinodal,  que  destaca  el  discernimiento
comunitario, continúa. Los cardenales Robert McElroy y Blase Cupich han propuesto
que la Conferencia Episcopal de los Estados Unidos se beneficiaría de un Comité de
Sinodalidad que aumentaría la rendición de cuentas y garantizaría un proceso de
toma de decisiones más participativo y transparente en la Iglesia Católica de los
Estados Unidos.[24] Esto implicaría, como recomienda el documento final del sínodo,
que los obispos rindan cuentas a las comunidades a las que sirven, lo que conlleva un
mayor liderazgo laico y femenino.

Las religiosas lideran el camino al adoptar un estilo de liderazgo sinodal, que muchas
practicaron mucho antes del Sínodo 2021-2024. La Unión Internacional de Superiores
Generales llevó a cabo su asamblea en mayo de 2025, con un estilo sinodal de diálogo
inclusivo y reflexión. Las conclusiones de la reunión sobre el fomento del liderazgo
entre las mujeres guardan una notable similitud con los ocho elementos del desarrollo
del liderazgo practicados por Catalina McAuley:

Los líderes transformacionales… son aquellos que buscan empoderar y alentar a
sus miembros, siempre preocupados por maximizar su potencial. También intentan
elevar la conciencia de sus miembros, guiándolos con el ejemplo, para trascender
los intereses personales en beneficio de los demás. Son líderes servidores que
utilizan menos poder institucional y menos control, compartiendo su autoridad con
otros, como lo hizo Jesús.[25]

Si estas prácticas adoptadas por las religiosas se emplearan más ampliamente a
través de procesos sinodales, podrían contribuir a sanar la Iglesia y el mundo.

La exclusión de las mujeres de roles de liderazgo significativos y autoritarios en la
Iglesia Católica (además de otros factores, en particular el escándalo de abuso sexual
del clero) dificulta atraer y retener miembros. Refiriéndose al contexto social de los
Estados Unidos, Pew Research informó en 2025 que «el catolicismo ha experimentado
una mayor  pérdida neta  debido al  cambio  religioso  que cualquier  otra  tradición
religiosa  en  los  Estados  Unidos.  En  general,  el  13%  de  todos  los  adultos
estadounidenses  son  excatólicos»,[26]  que  se  han  unido  a  otras  comunidades
religiosas o se han desafiliado por completo de la religión. La falta de promoción del
liderazgo de las mujeres limita la capacidad de la Iglesia para ser un sacramento
visible del amor de Dios. Además, contrarresta el testimonio de la Iglesia como una



defensora creíble de las mujeres que sufren desproporcionadamente otras injusticias
sociales que defiende el pensamiento social católico, las cuales incluyen las áreas de
necesidad  vital  identificadas  como  Asuntos  Críticos  de  las  Hermanas  de  la
Misericordia:  inmigración,  violencia,  degradación ambiental,  racismo,  así  como la
pobreza y otros sufrimientos sociales.

Aunque la Iglesia Católica, en la práctica, es ambivalente, en el mejor de los casos,
respecto al liderazgo de las mujeres, la teología católica proporciona una base sólida
para  apoyar  la  promoción  de  las  mujeres  a  posiciones  de  liderazgo  igual  a  las
ocupadas  por  los  hombres.  Entre  otros  fundamentos  teológicos,  una  visión
sacramental católica nos anima a ver la presencia de Dios en la vida cotidiana de los
demás y en cualquier experiencia de vida. Una antropología social enfatiza que todos
estamos  conectados  y  que  no  hay  «otros»  indignos  de  conexión,  apoyo  y  la
oportunidad de liderar; todos son parte de la familia humana. El compromiso con la
dignidad humana subraya la responsabilidad de asegurar que la sociedad reconozca
el valor inherente de cada persona en su contribución a la Iglesia. El bien común
implica la necesidad de crear estructuras y relaciones sociales justas en la Iglesia,
para que promueva de manera más efectiva el florecimiento humano de todas las
personas. Y la opción preferencial por los pobres implica una obligación de amplificar
las voces de quienes típicamente están excluidos, lo que beneficia a todos. La teología
católica contiene los fundamentos para avanzar en la unidad de la Iglesia y apoyar el
liderazgo de las mujeres con el fin de crear un futuro más justo e inclusivo. Se espera
que, a medida que el proceso sinodal de discernimiento inclusivo se practique de
manera más profunda y amplia, la Iglesia reconozca la igualdad de liderazgo entre
mujeres y hombres como congruente con las dimensiones centrales de la teología
católica  y  de  la  enseñanza  social.  Si  esto  ocurre,  la  Iglesia  contribuirá  más
plenamente a revelar el Reino de Dios entre nosotros, que ya está presente y, al
mismo tiempo, solo parcialmente realizado.

[1] Agradezco a Bernard Prusak y Ed Peck de la Universidad John Carroll, así como a
la  Asociación  de  Colegios  y  Universidades  Católicas,  por  las  invitaciones  para
presentar trabajos sobre temas relacionados en 2024 y 2023, respectivamente. Este
documento se basa en esas presentaciones, así como en el capítulo en el que fui
coautora con Catalina Punsalan-Manlimos, «Beyond Patriarchy? Women’s Leadership
in Catholic Higher Education» («Más allá del patriarcado? Liderazgo de las mujeres



en la educación superior católica»), en Catholic Higher Education and Catholic Social
Thought («Educación superior católica y pensamiento social católico»), editado por
Bernard Prusak y Jennifer Reed-Bouley (Mahwah, Nueva Jersey: Paulist Press, 2023).

[2]  Mary  Sullivan,  «Catalina  McAuley’s  Methods  of  Leadership  Development»
(Métodos  de  desarrollo  del  liderazgo  de  Catalina  McAuley),  The  MAST  Journal:
Revista de la Asociación de la Misericordia sobre Sagradas Escrituras y Teología
(2014: 22/2).

[3]  Mary  Sullivan,  «Catalina  McAuley’s  Methods  of  Leadership  Development»
(«Métodos de desarrollo del liderazgo de Catalina McAuley»), The MAST Journal: The
Journal of  the Mercy Association in Scripture and Theology (2014: 22/ 2).  Véase
también Mary Wickham, «Storms and Teacups: An Acrostic on the Leadership of
Catalina McAuley» («Tormentas y tazas de té: un acróstico sobre el liderazgo de
Catalina  McAuley»),  ISMA  Journal  Listen,  (2004:  22/1)  y  reimpreso  aquí:  Mary
Wickham: Poetry and Spirituality Website (Mary Wickham: Sitio web de poesía y
espiritualidad).

[4] Véase, por ejemplo, Denise M. Colgan y Doris Gottemoeller,Union and Charity:
The Stories of the Sisters of Mercy of the Americas (Silver Spring, Maryland: Instituto
de las Hermanas de la Misericordia de las Américas), 2017.

[5]  Michael  J.  Himes,  Doing  the  Truth  in  Love:  Conversations  about  God,
Relationships and Service (Hacer la verdad en el amor: Conversaciones sobre Dios,
las relaciones y el servicio) (Nueva York: Paulist, 1995), 108.

[6] Esto no implica que Dios cause sufrimiento para despertarnos a nuestra necesidad
de Dios; más bien, estas experiencias de vulnerabilidad pueden abrirnos a ser más
receptivos al amor de Dios.

[7]  Martin  Luther  King,  Jr.,  «Carta  desde  una  cárcel  de  Birmingham»,  1963,
consultado en https://www.africa.upenn.edu/Articles_Gen/Letter_Birmingham.html

[8] Estoy en deuda con Bernard Prusak por enmarcar esta comprensión.

[9] Para obtener descripciones de los otros principios, consulta el sitio web de la
Conferencia de Obispos Católicos de los Estados Unidos.

[10] Véase Salvatore Cernuzio, «Sínodo: Laicos y laicas elegibles para votar en la

https://themastjournal.org/es/articles/metodos-de-desarrollo-del-liderazgo-de-catalina-mcauley-es/
https://themastjournal.org/es/articles/metodos-de-desarrollo-del-liderazgo-de-catalina-mcauley-es/
https://marywickhamrsm.org.au/articles-reflection/storms-and-teacups/
https://marywickhamrsm.org.au/articles-reflection/storms-and-teacups/
https://www.africa.upenn.edu/Articles_Gen/Letter_Birmingham.html
https://www.usccb.org/beliefs-and-teachings/what-we-believe/catholic-social-teaching/seven-themes-of-catholic-social-teaching.
https://www.vaticannews.va/en/vatican-city/news/2023-04/synod-synodality-general-assemblies-laypeople-eligible-vote.html
https://www.vaticannews.va/en/vatican-city/news/2023-04/synod-synodality-general-assemblies-laypeople-eligible-vote.html


Asamblea General»,  Vatican News,  26 de abril  de 2023 y Carol  Glatz,  «El  Papa
nombra  a  cientos  de  personas  para  asistir  al  Sínodo  de  los  Obispos  sobre  la
Sinodalidad», Conferencia de los Obispos Católicos de los Estados Unidos, 7 de julio
de 2023.

[11]  Justin  McClellan,  «El  documento  final  del  sínodo  es  magisterial,  debe  ser
aceptado, dice el Papa» , National Catholic Reporter, 26 de noviembre de 2024.

[12]  Papa  Francisco,  Por  una  Iglesia  sinodal:  Comunión,  participación,  misión:
Documento final, 24 de noviembre de 2024, párrafo 87.

[13] Comisión Teológica Internacional, Sinodalidad en la vida y en la misión de la
Iglesia , 2 de marzo de 2018, párrafo 7.

[14] Conferencia de Obispos Católicos de los Estados Unidos, Síntesis nacional del
Pueblo de Dios en los Estados Unidos de América para la fase diocesana del Sínodo
2021–2023: Por una Iglesia sinodal: comunión, participación y misión, Septiembre de
2022, p. 8.

[15]  Papa  Francisco,  Por  una  Iglesia  sinodal:  Comunión,  participación,  misión:
Documento final, 24 de noviembre de 2024, párrafo 52.

[16] Las formas en que el documento sinodal analiza a las mujeres son similares a las
tendencias en la enseñanza social católica en general. Por ejemplo, en Laudato Si’,
párrafo  14,  el  Papa Francisco insta  a  que «[Necesitamos]  una conversación que
incluya a todos» sobre la degradación ambiental y el cambio climático, porque «el
desafío que estamos atravesando y sus raíces humanas nos preocupan y nos afectan a
todos». Desafortunadamente, el documento minimiza las contribuciones académicas y
pastorales de las mujeres al análisis. Christiana Zenner señala que, a pesar de la
invitación anterior al diálogo inclusivo, «Al ignorar los enfoques científicos actuales
sobre la intersección entre género y ecología, al no citar a las académicas y al omitir
las referencias al  trabajo de las mujeres religiosas,  Laudato Si’  y  Laudate Deum
perpetúan “el problema de las mujeres”, es decir, las omiten». Sin embargo, Zenner
señala  que  Laudato  Si’,  a  diferencia  de  la  mayoría  de  las  enseñanzas  sociales
eclesiales,  señala  la  carga  desproporcionada  de  las  mujeres  como resultado  del
cambio climático y la degradación ambiental.  Christiana Zenner,  «La Laudato Si’
llamó a todos a la acción climática, pero omitió a las mujeres de la conversación»
National Catholic Reporter, 27 de mayo de 2025.

https://www.vaticannews.va/en/vatican-city/news/2023-04/synod-synodality-general-assemblies-laypeople-eligible-vote.html
https://www.usccb.org/news/2023/pope-appoints-hundreds-attend-synod-bishops-synodality#:~:text=For%20now%2C%20the%20list%20of,July%207%20by%20the%20Vatican
https://www.usccb.org/news/2023/pope-appoints-hundreds-attend-synod-bishops-synodality#:~:text=For%20now%2C%20the%20list%20of,July%207%20by%20the%20Vatican
https://www.usccb.org/news/2023/pope-appoints-hundreds-attend-synod-bishops-synodality#:~:text=For%20now%2C%20the%20list%20of,July%207%20by%20the%20Vatican
https://www.ncronline.org/vatican/vatican-news/final-synod-document-magisterial-must-be-accepted-pope-says
https://www.ncronline.org/vatican/vatican-news/final-synod-document-magisterial-must-be-accepted-pope-says
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_20180302_sinodalita_en.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_20180302_sinodalita_en.html
https://www.usccb.org/resources/US%20National%20Synthesis%202021-2023%20Synod.pdf
https://www.usccb.org/resources/US%20National%20Synthesis%202021-2023%20Synod.pdf
https://www.usccb.org/resources/US%20National%20Synthesis%202021-2023%20Synod.pdf
https://www.usccb.org/resources/US%20National%20Synthesis%202021-2023%20Synod.pdf
https://www.ncronline.org/earthbeat/viewpoints/laudato-si-called-all-climate-action-omitted-women-conversation
https://www.ncronline.org/earthbeat/viewpoints/laudato-si-called-all-climate-action-omitted-women-conversation


[17] Sobre la restauración del diaconado femenino, véase Carol Glatz, «El Sínodo
sobre  la  Amazonía  abrió  el  camino  para  el  sínodo  sobre  la  sinodalidad,  dice  el
cardenal», National Catholic Reporter, 16 de octubre de 2024.

[18] Cuando el documento final del Sínodo discute la «restauración del diaconado
permanente»,  se  refiere  a  las  reformas  del  Vaticano  II  que  permiten  diáconos
masculinos, no a la restauración de las prácticas iniciales de la Iglesia de reconocer a
las mujeres como diáconos.

[19] Christopher White, «La agenda del sínodo del Vaticano pide transparencia. Pero
acerca del tema de las mujeres diáconos, falta», National Catholic Reporter, 31 de
julio  de  2024;  Sarah  Mac  Donald,  «Los  sacerdotes  están  “extremadamente
decepcionados” por la eliminación de las mujeres diáconos de las conversaciones del
sínodo» , The Tablet: The International Catholic News Weekly, 15 de octubre de 2024.

[20] Véase, por ejemplo, Christopher White, «El movimiento de las mujeres diáconos
espera propuestas concretas en la  próxima etapa del  sínodo»,  (National  Catholic
Reporter, 13 de octubre de 2022; Joyce Meyer, «Unión Internacional de Superioras
Generales:  Señales  sinodales  de  esperanza  para  las  religiosas  y  el  futuro  de  la
Iglesia», National Catholic Reporter, 11 de junio de 2025; Heidi Schlumpf, «Activistas
frustradas  pero  esperanzadas  después  de  las  críticas  sinodales  a  las  mujeres
diáconos», (National Catholic Reporter, 11 de noviembre de 2024; Thomas Reese, «El
Sínodo  termina  con  decepción  y  esperanza»,  National  Catholic  Reporter,  7  de
noviembre de 2024.

[21] Consultar Discerning Deacons en https://discerningdeacons.org

[22]  Carolyn  Y.  Woo,  Rising:  Learning  from  Women’s  Leadership  in  Catholic
Ministries (En ascenso: aprendizajes del liderazgo de las mujeres en los ministerios
católicos) (Maryknoll, Nueva York: Orbis, 2022).

[23] Claire Giangravé, «Conozca a la hermana Nathalie Becquart, la mujer que está
ayudando a remodelar la Iglesia Católica», National Catholic Reporter, 9 de diciembre
de 2021. Otro nombramiento significativo fue el de Hna. Alessandra Smerilli, FMA,
como secretaria del Dicasterio para el Servicio del Desarrollo Humano Integral en
2021.

[24] Christopher White, «Los cardenales Cupich y McElroy piden a la Conferencia

https://www.ncronline.org/earthbeat/faith/synod-amazon-opened-way-synod-synodality-cardinal-says
https://www.ncronline.org/earthbeat/faith/synod-amazon-opened-way-synod-synodality-cardinal-says
https://www.ncronline.org/earthbeat/faith/synod-amazon-opened-way-synod-synodality-cardinal-says
https://www.ncronline.org/vatican/vatican-news/vatican-synod-agenda-calls-transparency-women-deacons-its-lacking#:~:text=%22Is%20not%20the%20October%20session,on%20women%20deacons%2C%20it's%20lacking
https://www.ncronline.org/vatican/vatican-news/vatican-synod-agenda-calls-transparency-women-deacons-its-lacking#:~:text=%22Is%20not%20the%20October%20session,on%20women%20deacons%2C%20it's%20lacking
https://www.ncronline.org/vatican/vatican-news/vatican-synod-agenda-calls-transparency-women-deacons-its-lacking#:~:text=%22Is%20not%20the%20October%20session,on%20women%20deacons%2C%20it's%20lacking
https://www.thetablet.co.uk/news/priests-extremely-disappointed-by-removal-of-women-deacons-from-synod-talks/#:~:text=The%20Association%20of%20Catholic%20Priests,two%20reports%20on%20the%20issue
https://www.thetablet.co.uk/news/priests-extremely-disappointed-by-removal-of-women-deacons-from-synod-talks/#:~:text=The%20Association%20of%20Catholic%20Priests,two%20reports%20on%20the%20issue
https://www.thetablet.co.uk/news/priests-extremely-disappointed-by-removal-of-women-deacons-from-synod-talks/#:~:text=The%20Association%20of%20Catholic%20Priests,two%20reports%20on%20the%20issue
https://www.ncronline.org/news/women-deacons-movement-hopes-concrete-proposals-next-synod-stage
https://www.ncronline.org/news/women-deacons-movement-hopes-concrete-proposals-next-synod-stage
https://www.globalsistersreport.org/religious-life/uisg-assembly-synodal-signs-hope-women-religious-future-church
https://www.globalsistersreport.org/religious-life/uisg-assembly-synodal-signs-hope-women-religious-future-church
https://www.globalsistersreport.org/religious-life/uisg-assembly-synodal-signs-hope-women-religious-future-church
https://www.ncronline.org/news/activists-frustrated-yet-hopeful-after-synod-punts-women-deacons
https://www.ncronline.org/news/activists-frustrated-yet-hopeful-after-synod-punts-women-deacons
https://www.ncronline.org/news/activists-frustrated-yet-hopeful-after-synod-punts-women-deacons
https://www.ncronline.org/opinion/guest-voices/synod-ends-disappointment-and-hope
https://www.ncronline.org/opinion/guest-voices/synod-ends-disappointment-and-hope
https://discerningdeacons.org
https://www.globalsistersreport.org/news/news/news/meet-sr-nathalie-becquart-woman-who-helping-reshape-catholic-church
https://www.globalsistersreport.org/news/news/news/meet-sr-nathalie-becquart-woman-who-helping-reshape-catholic-church
https://www.ncronline.org/vatican/vatican-news/cardinals-cupich-and-mcelroy-call-us-bishops-conference-be-more-synodal#:~:text=%22Synodality%20is%20a%20recovery%20of,to%20help%20the%20church%20recover.


Episcopal de los Estados Unidos que sea más sinodal» , National Catholic Reporter,
27 de octubre de 2024.

[25] Joyce Meyer, «Asamblea de la Unión Internacional de Superioras Generales:
Signos sinodales de esperanza para las religiosas,  futuro de la Iglesia»,  National
Catholic Reporter, 11 de junio de 2025.

[26] Pew Research Center, «Cambio de religión». Para un análisis más extenso, véase
Bob Smietana,  Reorganized Religion: The Reshaping of the American Church and
Why It Matters (Religión reorganizada: la transformación de la Iglesia estadounidense
y por qué es importante) (Nueva York: Worthy Books, 2022).

 

Imagen: Jennifer Reed-Bouley en la Conferencia sobre la Tradición Social Católica de
2023
a través de la Educación Superior Católica y el Pensamiento Social Católico

https://www.ncronline.org/vatican/vatican-news/cardinals-cupich-and-mcelroy-call-us-bishops-conference-be-more-synodal#:~:text=%22Synodality%20is%20a%20recovery%20of,to%20help%20the%20church%20recover.
https://www.globalsistersreport.org/religious-life/uisg-assembly-synodal-signs-hope-women-religious-future-church?site_redirect=1
https://www.globalsistersreport.org/religious-life/uisg-assembly-synodal-signs-hope-women-religious-future-church?site_redirect=1
https://www.pewresearch.org/religion/2025/02/26/religious-switching/#:~:text=About%20three%2Din%2Dten%20U.S.,after%20being%20raised%20another%20way.

