Liderazgo de las mujeres en
la Iglesia: Fundamentos
teoldgicos catdlicos y el
Sinodo sobre la sinodalidad

escrito por julie-vieira-es

L —

< DO
w s -—-(--)‘l'f/l

El titulo de este articulo, que se refiere a un caso teoldgico especificamente catdlico
sobre el liderazgo de las mujeres en la Iglesia, puede parecer sorprendente.[1]
Después de todo, actualmente las mujeres no pueden ser sacerdotes, obispos ni
didconos en la Iglesia Catdlica. A pesar del aumento de las especulaciones, tanto en la
prensa catélica como en la secular, sobre el futuro del liderazgo de las mujeres en la
Iglesia a la luz de la eleccién del Papa Leon XIV en 2026, la persistente y significativa
brecha entre la teologia catolica fundamental y las operaciones actuales de la Iglesia
resulta casi incomprensible. Si la practica de la Iglesia fuera congruente con los
elementos centrales de la teologia y la ensefianza social catolicas, la Iglesia Catdlica

estaria a la vanguardia en la promocion del bienestar y el liderazgo de las mujeres, en
consonancia con la forma en que valora el bienestar y el liderazgo de los hombres.


https://themastjournal.org/es/articles/liderazgo-de-las-mujeres-en-la-iglesia-fundamentos-teologicos-catolicos-y-el-sinodo-sobre-la-sinodalidad/
https://themastjournal.org/es/articles/liderazgo-de-las-mujeres-en-la-iglesia-fundamentos-teologicos-catolicos-y-el-sinodo-sobre-la-sinodalidad/
https://themastjournal.org/es/articles/liderazgo-de-las-mujeres-en-la-iglesia-fundamentos-teologicos-catolicos-y-el-sinodo-sobre-la-sinodalidad/
https://themastjournal.org/es/articles/liderazgo-de-las-mujeres-en-la-iglesia-fundamentos-teologicos-catolicos-y-el-sinodo-sobre-la-sinodalidad/

Limitar el liderazgo de las mujeres sigue siendo contrario a la teologia catdlica, priva
a la Iglesia del liderazgo necesario, limita la atraccién de la membresia en la Iglesia
para muchos, y silencia el impacto social de la Iglesia al servir como un
contratestimonio del Evangelio. Promover el liderazgo de las mujeres no solo
fortaleceria a la Iglesia internamente, sino que también la haria un testigo mas creible

y auténtico del Evangelio en la sociedad, como se observa al analizar el Sinodo sobre
la sinodalidad.

Antes de presentar el caso catolico sobre el liderazgo de las mujeres en la Iglesia, es
necesario definir algunos términos. Abundan las teorias de liderazgo, y la
investigacion sobre liderazgo sigue siendo controvertida y de amplio alcance. Para los
propodsitos de este articulo, el liderazgo de las mujeres se refiere a la capacidad
institucional de la Iglesia Catdlica para fomentar el florecimiento de las mujeres en
posiciones de influencia dentro de la Iglesia. El trato de la Iglesia hacia las mujeres
contrasta fuertemente con la comprensién y la practica de Catalina McAuley sobre
liderazgo y desarrollo de liderazgo.[2] Segun Mary Sullivan, el método de Catalina
para liderar a otras Hermanas de la Misericordia incluia ocho elementos que
invitaban efectivamente a muchas otras hermanas al liderazgo y aseguraban la
continuidad de un liderazgo fuerte de las Hermanas de la Misericordia después de su
muerte:

su propio buen ejemplo

sus palabras habladas y escritas

su afecto y amor

su pureza de intencién

su disposicion para iniciar, para aventurarse en lo desconocido

su confianza en la capacidad de los demas para crecer y desarrollarse
su énfasis en la comunidad y su propdsito comun

su alegria, sentido del humor y desinterés[3]

e Al sl i S

Estos ocho elementos del desarrollo del liderazgo asumen la inclusién como requisito
previo para la capacidad de liderar. Catalina establecié un entorno inclusivo que
atrajo a otras mujeres a un trabajo dificil, desgarrador y a menudo ingrato al servicio
de los pobres, enfermos e ignorantes. Al mismo tiempo, desarroll6 las habilidades de


https://www.synod.va/
https://www.synod.va/

otros para ocupar cargos de liderazgo oficiales a medida que la orden crecia y se
expandia, hasta el punto de que confiaba en entregar el liderazgo superior del
Instituto a otros tras su muerte.[4]

Es digno de mencidn que los puntos de vista y estilos de liderazgo de las mujeres no
son uniformes: las mujeres tienen una variedad de compromisos politicos, religiosos y
de otro tipo que informan su liderazgo y las politicas que defienden. Asi, el término
«mujeres» aqui incluye a personas con diversos antecedentes e identidades, como
raza, etnia, clase, religion, edad, orientacion sexual, estado civil y estado de
paternidad. Estos y otros aspectos de las identidades de las mujeres—en la medida en
que se cruzan con la identidad de género—influyen en cdmo son percibidas y tratadas,
asi como en las posibilidades de su liderazgo. Por ejemplo, las mujeres de color y las
pobres suelen enfrentar obstaculos ain mas severos para el liderazgo que las mujeres
blancas y adineradas.

Por lo tanto, este articulo analiza los fundamentos para afirmar el liderazgo de las
mujeres en la Iglesia que surgen de la tradicidon catolica, considerando que los
compromisos y contextos particulares afectan dicho liderazgo. En otras palabras, el
hecho de que una mujer ocupe un puesto formal de liderazgo no significa que lidere
de manera que eleve a todas las mujeres ni que coincida con la teologia discutida
aqui. La afirmacién aqui no es que las mujeres sean mas capaces que los hombres
como lideres; Mas bien, el articulo ofrece un argumento teoldgico catélico que apoya
la equidad de oportunidades para mujeres y hombres, lo cual tiene el potencial de
contribuir a la capacidad de la Iglesia Catdlica para prosperar en su Mision. Para
presentar el caso catolico, el articulo primero destaca dos fundamentos de la teologia
catodlica y luego tres principios del pensamiento social catdlico que resultan
particularmente relevantes.

Fundamentos teoldgicos catdlicos:
Imaginaciodn sacramental y
antropologia social

El argumento teoldgico catolico que respalda el liderazgo de las mujeres es amplio.
Dado el espacio limitado, este articulo explora solo dos de los fundamentos teoldgicos
mas convincentes: una cosmovision sacramental catolica y una antropologia social.



Cuando muchos catolicos consideran por primera vez los sacramentos, inicialmente
mencionan los siete sacramentos oficiales de la Iglesia Catolica, incluyendo el
bautismo, la Eucaristia, el matrimonio, la uncién de los enfermos, la confirmacion, la
reconciliacion y el orden sagrado. Una cosmovisién sacramental, sin embargo, incluye
no solo los siete sacramentos enumerados aqui, sino también una lente completa para
interpretar como Dios se relaciona con la humanidad en la vida cotidiana.

Para la teologia catdlica, el amor de Dios/la gracia de Dios siempre esta con nosotros
y permea la vida cotidiana, de modo que cualquier experiencia puede revelar el amor
de Dios (y, por lo tanto, servir como un sacramento) si somos lo suficientemente
atentos para notarlo. Segun el teélogo Michael J. Himes,

Un sacramento hace que la gracia esté efectivamente presente para usted al traerla
a su atencion, al permitirle verla, al manifestarla. Los sacramentos presuponen la
omnipresencia de la gracia: el hecho de que el don de si mismo de Dios ya estd
presente para ser manifestado.... Cualquier cosa, persona, lugar, evento, cualquier
vista, sonido, olor, sabor o tacto que le haga reconocer la presencia de la gracia,
aceptarla y celebrarla, es un sacramento, que efectua lo que significa.[5]

Cuando despertamos al abrazo de Dios en las experiencias cotidianas, podemos
experimentar momentos sacramentales a lo largo del dia, tanto en lo que podriamos
considerar actividades abiertamente religiosas (por ejemplo, la oracién y la liturgia)
como en experiencias ordinarias o seculares. Por ejemplo, al caminar por la calle,
podemos observar un arbol u otro regalo de la creacién y tomar conciencia de que
tiene su origen en Dios. O los padres nuevos y exhaustos, cuyo bebé, llorando, los
despierta en la noche, pueden reconocer que estan inundados de amor por ese niiio,
como un regalo de Dios, mientras se levantan, tambaledandose, de la cama para
consolarlo. Las relaciones con nosotros mismos y con otras personas, por supuesto,
son la principal manera en que la mayoria de nosotros encontramos a Dios en nuestra
vida cotidiana. Como enfatizan Catalina McAuley, las Hermanas de la Misericordia y
muchas otras personas, el rostro de Cristo se puede discernir con mayor claridad a
través del acompanamiento a cualquier persona necesitada.

La imaginacion sacramental catolica afirma que lo sagrado emerge en lo secular, en
medio del desorden y la complejidad de lo que comtinmente consideramos la vida
«ordinaria». Incluso los eventos de la vida que implican limites, que prefeririamos
resistir o evitar, también pueden revelar el amor constante y el acompafiamiento de



Dios. La muerte, la enfermedad, los desafios personales, la opresién politica y otros
sufrimientos pueden ser ocasiones para tomar conciencia del amor constante de
Dios.[6]

El resultado de la imaginaciéon sacramental es que nuestras acciones para promover
el amor, la paz y el florecimiento humano en nuestro trabajo, en nuestra familia, en el
ambito civico y en otras dimensiones de nuestras vidas pueden expresar nuestra
conciencia del amor de Dios. Cuando la Iglesia limita los roles de liderazgo de las
mujeres, restringe como las personas imaginan y encuentran el amor de Dios. Una
revelacion mas completa de la gracia de Dios en lo que denominamos situaciones
«sagradas» y «seculares» podria ocurrir si a las mujeres se les otorgaran los mismos
roles de liderazgo que a los hombres, para que sean percibidas como simbolos del
amor de Dios, de la misma manera que los hombres lo son.

Un segundo fundamento teoldgico importante que sustenta la obligacion de promover
el liderazgo de las mujeres es la vision catdlica de la relacion entre Dios y la
humanidad —y entre todos nosotros como familia humana— cominmente denominada
antropologia social. Realizar un «ejercicio de etiquetas de ropa» es una de las
maneras mas claras de demostrar este concepto teolégico. Cuando realizo este
ejercicio con grupos, invito a cada individuo a tomarse un momento para identificar el
pais de origen de dos o tres articulos que estd usando o vistiendo en este momento.
Podrias hacer esto ahora, investigando la etiqueta de tu suéter o abrigo para
identificar el pais de fabricaciéon del articulo. Los participantes rapidamente se dan
cuenta, a través de este ejercicio, de que a menudo miramos el tamafio y las
instrucciones de lavado en las etiquetas de nuestra ropa, pero con frecuencia no
observamos el lugar donde viven quienes la confeccionaron. Ademas, a menudo no
notamos los paises de origen de otros articulos del hogar, como teléfonos,
computadoras, muebles y electrodomésticos, aunque estén indicados en los articulos.

Este ejercicio ilustra que, en este momento, cada uno de nosotros esta conectado con
personas de todo el mundo que crearon las cosas que usamos. La calidad de la mano
de obra de personas de todo el mundo afecta cuanto duraran nuestras ropas,
teléfonos o computadoras; y lo que pagamos por estos bienes (y de quién los
compramos) afecta los salarios y las condiciones laborales de hermanos y hermanas
en todo el mundo.

La vision catélica es que estamos necesariamente interconectados. Nuestro ejercicio



demuestra algunas interconexiones econdmicas, pero también podriamos profundizar
en nuestras conexiones politicas, de salud, espirituales y otras, incluso con personas
que nunca conoceremos directamente en todo el mundo. La practica cotidiana de leer
las noticias también subraya la profunda y constante influencia de lideres y
movimientos politicos, religiosos y culturales. Como escribié Martin Luther King en su
«Carta desde una carcel de Birmingham» respecto a su deber de involucrarse en los
derechos civiles, «Estamos atrapados en una red ineludible de mutualidad, atados en
una sola prenda de destino. Lo que afecta a uno directamente afecta a todos
indirectamente».[7] Una antropologia social catdlica subraya que seria imposible
escapar por completo o distanciarnos de las alegrias, sufrimientos y experiencias de
los demads, incluso si este fuera nuestro deseo.

La teologia catdlica de la persona humana reconoce que cada individuo posee libre
albedrio y es responsable de sus decisiones y acciones. Estas caracteristicas, sin
embargo, existen en el contexto de las relaciones sociales, ya que todos estamos
conectados en el Cuerpo de Cristo. Ademas, somos responsables unos de otros, no
solo de nuestras familias, amigos y de quienes nos agradan, sino también de todos
nuestros hermanos y hermanas en la familia humana. La implicaciéon de una
antropologia social catdlica para el liderazgo de las mujeres es que el fracaso en
apoyar el liderazgo de las mujeres perjudica no solo a las mujeres (lo cual es
significativo en si mismo) sino también a cada miembro del Cuerpo de Cristo. Las
repercusiones de restringir el liderazgo de las mujeres perjudican la calidad de las
relaciones entre los catdlicos, asi como entre la Iglesia y el resto de la sociedad.

Pensamiento social catodlico:
Dignidad humana, bien comin y
opcion preferencial por 1los
pobres

El pensamiento social catdlico, como una dimension de la tradicion intelectual
catolica, se basa en parte en los dos fundamentos teoldgicos discutidos
anteriormente: una vision sacramental del mundo y una comprension social de la
persona en comunidad. Dado que la vida en sociedad es compleja, el pensamiento
social catolico es un campo extremadamente amplio; Este articulo aborda solo las



partes del pensamiento social catélico mas pertinentes para la forma en que
estructuramos el liderazgo y las relaciones de género en la Iglesia.

El pensamiento social catélico comprende la ensefianza magisterial oficial, redactada
por papas y obispos catolicos sobre temas sociales, la experiencia de los fieles
catolicos, el andlisis de tedlogos y otros académicos, y otras dimensiones. El
pensamiento social catdlico es accesible a todas las personas de buena voluntad. Si
bien para los catolicos el pensamiento social catdlico resuena profundamente con la
vida de Jests, los santos y la tradicion teoldgica, es posible que quienes no son
catolicos ni cristianos puedan llegar a las mismas conclusiones y encarnarlas ain mas
plenamente que algunos formados en la tradicién catdlica.

Como expresion de la imaginacion sacramental catélica y la antropologia social, el
pensamiento social catdlico se sitia en la interseccién de la Iglesia y el mundo, lo
sagrado y lo secular; Como tal, responde al desafio de ejemplificar las ensefanzas de
Cristo en la vida cotidiana como miembros responsables de la familia, ciudadanos,
trabajadores, consumidores y miembros de la Iglesia. Considera cdmo aplicar la ética
de la santidad del evangelio en medio del desorden y la complejidad de la vida
cotidiana, asi como de los nuevos problemas y desafios que plantea la historia.[8]
Podemos analizar el pensamiento social catélico desde muchos angulos, incluidos sus
principios, sus documentos, las vidas de mujeres y hombres santos y los estudios
académicos al respecto. Dadas las limitaciones de espacio, aqui centrémonos en tres
de los principios frecuentemente citados —dignidad humana, bien comin y opcion
preferencial por los pobres— que proporcionan una base sélida para el liderazgo de
las mujeres en la Iglesia.[9]

Comenzamos con el principio de la dignidad humana, lo que significa que, como
personas humanas hechas a imagen y semejanza de un Dios bueno (basandonos en el
relato de la creacion del Libro del Génesis en el que Dios bendice cada parte de la
creacion diciendo que «era muy bueno»), el valor y la dignidad humanos estan
arraigados en nuestra identidad como hijos de Dios. El valor de una persona no se
debe a sus capacidades personales. Cada persona posee la misma dignidad humana,
independientemente de su raza, religion, identidad sexual y de género y otras
caracteristicas personales. Ademas, la dignidad de cada persona persiste a pesar de
sus acciones y del pecado; es intrinseca a la persona en virtud de ser humano.

El principio afirma que los individuos poseen diferentes habilidades, pero si tenemos



el mismo valor que requiere la proteccion social. No hay jerarquia de valor entre las
personas. Por ejemplo, la persona con sindrome de Down que trabaja en una tienda
de comestibles y el economista ganador del Premio Nobel poseen la misma dignidad;
la persona cuyas luchas con la adiccidn le dificultan trabajar a tiempo completo y el
ejecutivo corporativo altamente educado y bien remunerado tienen la misma
dignidad. Aunque los empleadores y la sociedad otorgan un valor diferente a su
trabajo y a su compensacion, su dignidad como personas humanas es exactamente la
misma. La ensefnanza social catolica enfatiza que el trato y el entorno de una persona
deben ser acordes con su dignidad humana. Aunque la teologia catélica afirma que
mujeres y hombres tienen igual valor intrinseco como hijos de Dios, en la practica la
Iglesia Catdlica valora mas el liderazgo, el trabajo y otras contribuciones de los
hombres que las de las mujeres.

Este entendimiento nos lleva a un principio complementario, el bien comun. El bien
comun se refiere al conjunto de condiciones comunitarias necesarias para elevar cada
vida humana y proteger la dignidad de cada persona. Este principio se basa en la
comprension catolica de los seres humanos como seres sociales, como se ejemplifica
anteriormente en el ejercicio de las etiquetas de ropa, que muestra la
interdependencia econdémica. EI bien comun sostiene que las comunidades y la
sociedad deben proteger la dignidad humana de cada individuo. El individuo solo
puede estar tan sano como la comunidad en la que vive, y la salud de la comunidad se
ve afectada por las formas en que promueve o disminuye el florecimiento de sus
miembros. Aunque estda claro que las vidas de las mujeres se ven disminuidas cuando
su dignidad intrinseca como personas humanas no se aprecia ni promueve, también es
cierto que muchos hombres tampoco estan floreciendo en este constructo actual. El
principio del bien comun enfatiza que cuando las vidas y el liderazgo de las mujeres
se valoran menos que los de los hombres, todos en la Iglesia sufren, ya que estamos
interconectados.

¢Como avanzamos mas alla de la situacién actual, en la que tanto mujeres como
hombres son perjudicados por ignorar la dignidad humana y por no proteger el bien
comun? El principio denominado «opcién preferencial por los pobres» se aplica aqui,
en el sentido de que se refiere a dar prioridad a las acciones con y para los pobres y
los vulnerables. Los términos «pobres» y «vulnerables» se refieren no solo a los
econdmicamente pobres, sino también a quienes estan relegados a los margenes de la
sociedad, a quienes tienen acceso limitado a participar y disfrutar de los bienes
sociales, y a quienes han sido excluidos de la toma de decisiones. La opcion por los



pobres insiste en que, debido a que el amor de Dios impregna cada dimension de la
vida (sacramentalidad) y porque estamos conectados en una red de relaciones
(antropologia social), las personas que estan socialmente excluidas y marginadas
tienen el mayor derecho sobre el tiempo, la atencion y los recursos de los demas, con
el objetivo de la inclusion eventual de todos en la familia humana.

Ademas de llamar a la accidn a quienes tienen recursos, la opcién preferencial por los
pobres también incluye una dimension epistemoldgica que prioriza las perspectivas y
los conocimientos de quienes cuyas voces suelen ser silenciadas o ignoradas. Aquellos
en la Iglesia que tipicamente experimentan mayor inclusion, en este caso, los
hombres, estan obligados a trabajar para ver las situaciones desde las perspectivas de
quienes tipicamente estan excluidos de roles de liderazgo formal, en este caso, las
mujeres. Sin embargo, en ultima instancia, aprender de e incorporar estas
perspectivas subvaloradas en la toma de decisiones solo es posible si se amplia el
circulo, de modo que incluya a aquellos previamente excluidos. Practicar la opcion
por los pobres culminaria, l6gicamente, en la plena inclusién de las mujeres como
lideres en la Iglesia.

Sinodo sobre 1la sinodalidad:
Modelo de wuna Iglesia que
escucha, con limites al liderazgo
de las mujeres

El Sinodo sobre la sinodalidad ofrece una vision parcial de coémo podria ser la Iglesia
cuando ejerce la opcion preferencial por los pobres al admitir a quienes tipicamente
son excluidos de la toma de decisiones en la mesa. El Sinodo ejerci6 la opcién por los
pobres (aunque de manera imperfecta) al estructurar oportunidades para un mayor
didlogo con e influencia de aquellos cuyos asuntos, percepciones, perspectivas y
liderazgo han sido en gran medida silenciados o ignorados, incluidas las mujeres.

Hay mucho que analizar en todo el Sinodo sobre la sinodalidad, que comenz6 con
sesiones de escucha locales en todo el mundo en 2021, como parte de un proceso de
consulta que incluyd no solo a los ordenados al ministerio, sino también a todo el
Pueblo de Dios. A diferencia de los sinodos catdlicos anteriores que solo incluian



obispos, el Papa Francisco ordend que este incluyera miembros votantes no obispos,
entre ellos algunas mujeres.[10] Las reuniones del Sinodo en Roma consideraron
resumenes de temas que surgieron de informes de los didlogos locales, nacionales y
continentales. Alrededor de cuatrocientos delegados de todo el mundo contribuyeron
al documento final, que el Papa Francisco respaldé como parte de su magisterio
ordinario.[11] Aunque el Sinodo concluy6 oficialmente en octubre de 2024, el trabajo
de la sinodalidad continda.

Los aspectos del Sinodo sobre la sinodalidad mas relevantes para el liderazgo de las
mujeres en la Iglesia incluyen: primero, el hecho de que el Papa Francisco y otros
lideres de la Iglesia disefiaran un proceso sistematico para facilitar una Iglesia que
escucha y un modelo de liderazgo colaborativo, lo cual es verdaderamente historico.
Por primera vez, las mujeres fueron miembros con derecho a voto en el Sinodo. El
documento final del Sinodo declard: «El camino para promover una Iglesia sinodal es
fomentar la mayor participacion posible de todo el Pueblo de Dios en los procesos de
toma de decisiones».[12] Escribiendo en la revista National Catholic Reporter, el
sacerdote jesuita Thomas Reese observd: «Lo nuevo aqui es un proceso avalado por el
Papa que permite a los laicos [incluidas las mujeres] expresar sus opiniones
publicamente». El hecho de que el Sinodo haya ocurrido es una fuente de esperanza
para que la sinodalidad, que la Comisiéon Teoldgica Internacional define como
«implicacién y participacion de todo el Pueblo de Dios en la vida y mision de la
Iglesia»[13] no sera un evento singular, sino un estilo continuo de liderazgo de la
Iglesia que disminuya la fuerza de los modelos jerarquicos y patriarcales.

Las preocupaciones sobre las formas en que la Iglesia frustra el liderazgo de las
mujeres se documentaron a lo largo de todo el proceso sinodal. La Sintesis Nacional
de los Estados Unidos sefala: «Casi todas las consultas sinodales [en Estados Unidos]
compartieron un profundo aprecio por el poderoso impacto de las mujeres religiosas
que han liderado consistentemente el camino en llevar a cabo la mision de la Iglesia.
Asimismo, se reconocié la centralidad de las contribuciones incomparables de las
mujeres a la vida de la Iglesia... Habia un deseo de un liderazgo mas fuerte, de
discernimiento y de roles de toma de decisiones para las mujeres, tanto laicas como
religiosas».[14] Estas preocupaciones no solo se expresaron en los Estados Unidos.
Los informes de sintesis compilados por conferencias de cada continente
documentaron el deseo de que se amplien los roles y el liderazgo de las mujeres en la
Iglesia Catodlica. A pesar de las innumerables culturas y normas en todo el planeta,
todos coincidieron en que los roles de liderazgo de las mujeres en la Iglesia son



demasiado restrictivos.

Segun el documento final: «La desigualdad entre hombres y mujeres no forma parte
del designio de Dios... El dolor y el sufrimiento, ampliamente expresados por muchas
mujeres de todas las regiones y continentes, tanto laicas como consagradas, durante
el proceso sinodal, revelan cuan a menudo no logramos cumplir con esta visién».[15]
A pesar de los informes de cada continente que documentan la importancia de
ampliar el liderazgo de las mujeres en la Iglesia, el documento final solo dedic6 uno
de los ciento cincuenta y cinco parrafos a este tema. Once de las cuarenta y cinco
veces que se menciona a las mujeres ocurren en el Parrafo 60, por lo que vale la pena
revisarlo en su totalidad:

En virtud del Bautismo, las mujeres y los hombres tienen la misma dignidad como
miembros del Pueblo de Dios. Sin embargo, las mujeres contintian encontrando
obstdculos para obtener un reconocimiento mds pleno de sus carismas, vocaciones
y roles en todas las diversas dreas de la vida de la Iglesia. Esto perjudica el servicio
a la mision compartida de la Iglesia. Las Escrituras atestiguan el papel destacado
de muchas mujeres en la historia de la salvacion. Una mujer, Maria Magdalena, fue
encargada de la primera proclamacion de la Resurreccion. El dia de Pentecostés,
Maria, la Madre de Dios, estaba presente, acompanada de muchas otras mujeres
que habian seguido al Sefior. Es importante que los pasajes de las Escrituras que
relatan estas historias encuentren un espacio adecuado en los leccionarios
liturgicos. Puntos de inflexion cruciales en la historia de la Iglesia confirman la
contribucion esencial de las mujeres movidas por el Espiritu. Las mujeres
constituyen la mayoria de los feligreses y, a menudo, son las primeras testigos de la
fe en las familias. Estdn activas en la vida de pequenas comunidades cristianas y de
parroquias. Dirigen escuelas, hospitales y refugios. Encabezan iniciativas para la
reconciliacion y la promocion de la dignidad humana y de la justicia social. Las
mujeres contribuyen a la investigacion teoldgica y estan presentes en posiciones de
responsabilidad en instituciones de la Iglesia, en las curias diocesanas y en la Curia
Romana. Hay mujeres que ocupan cargos de autoridad y son lideres de sus
comunidades. Esta Asamblea solicita la plena implementacion de todas las
oportunidades ya previstas en el Derecho Candnico respecto del papel de las
mujeres, particularmente en aquellos lugares donde siguen subutilizadas. No hay
ninguna razon ni impedimento que impida a las mujeres desempenar funciones de
liderazgo en la Iglesia: lo que viene del Espiritu Santo no puede detenerse. Ademds,
la cuestion del acceso de las mujeres al ministerio diaconal sigue abierta. Este



discernimiento necesita continuar. La Asamblea también pide que se preste mds
atencion al lenguaje y las imdgenes utilizadas en la predicacion, la ensefianza, la
catequesis y la redaccion de documentos oficiales de la Iglesia, dando mds espacio
a las contribuciones de santas, teélogas y misticas.

Vemos aqui un intento de fundamentar el didlogo sobre el liderazgo de las mujeres en
las dimensiones clave de la teologia catdlica y de las enseflanzas sociales; sin
embargo, el documento final no lleva estas bases a sus conclusiones l6gicas. Aunque
el documento final presenta la desigualdad de género como inaceptable, no implica
que las mujeres y los hombres deban tener iguales oportunidades de liderazgo ni
sugiere nuevas formas de liderazgo para las cuales las mujeres puedan discernir
vocaciones, incluyendo el diaconado o la ordenacion al sacerdocio. Mas bien, el
documento sugiere que todos los ministerios de la Iglesia disponibles para las mujeres
actualmente, bajo la ley candnica, deberian ser mas ampliamente fomentados y
practicados, y que los relatos biblicos sobre mujeres sean incluidos de manera mas
exhaustiva en el leccionario.[16]

A pesar de la estructura consultiva del Sinodo y de la promesa de que implicaria
transparencia y rendicion de cuentas, el documento final de 2024 decepcioné a
quienes abogan por roles de liderazgo mas amplios para las mujeres, particularmente
en la restauracion del diaconado femenino y la ordenacién de mujeres al
sacerdocio.[17] La restauracion del diaconado femenino por si sola no demostraria
suficientemente la igualdad de oportunidades de liderazgo entre hombres y mujeres
en la Iglesia Catolica, pero si sirve como un estudio de caso de la situacion actual. Ten
en cuenta la frase significativa, «restauracion del diaconado femenino», ya que tanto
el Nuevo Testamento como los documentos de la Iglesia primitiva incluyen relatos de
mujeres didconos.[18] El documento final no declara la restauraciéon del diaconado
femenino como un tema que no se puede discutir. Sin embargo, muchos, incluida la
Asociacion de Sacerdotes Catolicos, expresaron su decepcién porque el Papa
Francisco elimin¢ el didlogo sobre las mujeres didconos de las conversaciones del
sinodo y, en cambio, relegé el estudio continuo de la posibilidad de la restauracion de
las mujeres al diaconado al Dicasterio para la Doctrina de la Fe. Otros temas de
estudio en curso fueron asignados a grupos mixtos, cuyos participantes son
nombrados piblicamente.[19] El Dicasterio para la Doctrina de la Fe, sin embargo,
estd compuesto enteramente por hombres ordenados y presentara sus conclusiones
sobre la permisibilidad de las mujeres didconos a finales de 2025 (después de la



presentacion de este articulo). Para quienes abogan por los principios de dignidad
humana, bien comun y opcion por los pobres como fundamentos para las operaciones
de la Iglesia, este proceso parece ser una tactica excluyente que retrasa, en lugar de
facilitar, un auténtico proceso de discernimiento para toda la Iglesia.

Los informes sobre las respuestas de las mujeres al proceso del Sinodo suelen
emplear la palabra «esperanza» respecto a las posibilidades de liderazgo de las
mujeres en la Iglesia.[20] Debe sefialarse que la esperanza cristiana (basada en una
interpretacion llena de fe de las posibilidades a la luz de las limitaciones) difiere del
optimismo (basado en una evaluacion estricta de los hechos). La esperanza en el
desarrollo futuro de la Iglesia para reconocer el pleno potencial de liderazgo de las
mujeres no implica necesariamente la expectativa de que la Iglesia cambiard, sino que
refleja fe, paciencia y perseverancia. La esperanza se basa en la imaginacion
sacramental y en la fe de que la obra del Espiritu Santo contintia en la vida cotidiana,
incluso cuando los resultados no cumplen con las expectativas.

La esperanza abunda para el pleno liderazgo de las mujeres en la Iglesia Catodlica. El
proyecto Discerning Deacons lidera la labor de incidencia para la restauracion de las
mujeres en el diaconado, a pesar de las frustraciones del proceso y de las
conclusiones del Sinodo.[21] Ademas, Carolyn Y. Woo documenta acciones que
muestran una esperanza continua en el potencial de la Iglesia para abarcar una
amplia gama de posiciones de liderazgo femenino en su libro de 2022:Rising:
Learning from Women’s Leadership in Catholic Ministries (En ascenso: aprendiendo
del liderazgo femenino en los ministerios catdlicos).[22] Ella demuestra que, a pesar
del patriarcado y el clericalismo, las mujeres lideran muchos ministerios de la Iglesia
en escuelas, parroquias y (arqui)diocesis, en los medios de comunicacion, asi como en
ministerios institucionales como Caridades Catdlicas, Servicios de Ayuda Catolica y
sistemas hospitalarios catélicos en todos los niveles.[23] Ademas, tres mujeres, la Dra.
y Hermana Raffaella Petrini, FSE, la Hermana Yvonne Reungoat, FMA, y la Dra.
Maria Lia Zervino, fueron nombradas en 2022 en el Dicasterio para los Obispos del
Vaticano, bajo la direccion del Cardenal Robert Francis Prevost (quien seria elegido
papa y asumiria el nombre de Papa Leon XIV). La participacion de las mujeres en el
Dicasterio para los Obispos es significativa, ya que este recomienda futuros obispos a
nivel mundial.

La expectativa, particularmente a la luz del mensaje del Papa Francisco que
acompana la publicacién del documento final del Sinodo de que se implemente de



inmediato, es que el proceso sinodal no sea meramente un evento, sino que inicie una
nueva forma de ser Iglesia. La andadura sinodal, que destaca el discernimiento
comunitario, contintia. Los cardenales Robert McElroy y Blase Cupich han propuesto
que la Conferencia Episcopal de los Estados Unidos se beneficiaria de un Comité de
Sinodalidad que aumentaria la rendicion de cuentas y garantizaria un proceso de
toma de decisiones mas participativo y transparente en la Iglesia Catdlica de los
Estados Unidos.[24] Esto implicaria, como recomienda el documento final del sinodo,
que los obispos rindan cuentas a las comunidades a las que sirven, lo que conlleva un
mayor liderazgo laico y femenino.

Las religiosas lideran el camino al adoptar un estilo de liderazgo sinodal, que muchas
practicaron mucho antes del Sinodo 2021-2024. La Union Internacional de Superiores
Generales llevd a cabo su asamblea en mayo de 2025, con un estilo sinodal de didlogo
inclusivo y reflexién. Las conclusiones de la reunion sobre el fomento del liderazgo
entre las mujeres guardan una notable similitud con los ocho elementos del desarrollo
del liderazgo practicados por Catalina McAuley:

Los lideres transformacionales... son aquellos que buscan empoderar y alentar a
sus miembros, siempre preocupados por maximizar su potencial. También intentan
elevar la conciencia de sus miembros, guidndolos con el ejemplo, para trascender
los intereses personales en beneficio de los demds. Son lideres servidores que
utilizan menos poder institucional y menos control, compartiendo su autoridad con
otros, como lo hizo Jesus.[25]

Si estas practicas adoptadas por las religiosas se emplearan mas ampliamente a
través de procesos sinodales, podrian contribuir a sanar la Iglesia y el mundo.

La exclusidn de las mujeres de roles de liderazgo significativos y autoritarios en la
Iglesia Catolica (ademads de otros factores, en particular el escandalo de abuso sexual
del clero) dificulta atraer y retener miembros. Refiriéndose al contexto social de los
Estados Unidos, Pew Research informd en 2025 que «el catolicismo ha experimentado
una mayor pérdida neta debido al cambio religioso que cualquier otra tradicion
religiosa en los Estados Unidos. En general, el 13% de todos los adultos
estadounidenses son excatolicos»,[26] que se han unido a otras comunidades
religiosas o se han desafiliado por completo de la religion. La falta de promocién del
liderazgo de las mujeres limita la capacidad de la Iglesia para ser un sacramento
visible del amor de Dios. Ademads, contrarresta el testimonio de la Iglesia como una



defensora creible de las mujeres que sufren desproporcionadamente otras injusticias
sociales que defiende el pensamiento social catdlico, las cuales incluyen las areas de
necesidad vital identificadas como Asuntos Criticos de las Hermanas de la
Misericordia: inmigracion, violencia, degradaciéon ambiental, racismo, asi como la
pobreza y otros sufrimientos sociales.

Aunque la Iglesia Catdlica, en la practica, es ambivalente, en el mejor de los casos,
respecto al liderazgo de las mujeres, la teologia catodlica proporciona una base soélida
para apoyar la promociéon de las mujeres a posiciones de liderazgo igual a las
ocupadas por los hombres. Entre otros fundamentos teoldogicos, una vision
sacramental catdlica nos anima a ver la presencia de Dios en la vida cotidiana de los
demads y en cualquier experiencia de vida. Una antropologia social enfatiza que todos
estamos conectados y que no hay «otros» indignos de conexién, apoyo y la
oportunidad de liderar; todos son parte de la familia humana. El compromiso con la
dignidad humana subraya la responsabilidad de asegurar que la sociedad reconozca
el valor inherente de cada persona en su contribucién a la Iglesia. El bien comun
implica la necesidad de crear estructuras y relaciones sociales justas en la Iglesia,
para que promueva de manera mas efectiva el florecimiento humano de todas las
personas. Y la opcion preferencial por los pobres implica una obligaciéon de amplificar
las voces de quienes tipicamente estan excluidos, lo que beneficia a todos. La teologia
catolica contiene los fundamentos para avanzar en la unidad de la Iglesia y apoyar el
liderazgo de las mujeres con el fin de crear un futuro mas justo e inclusivo. Se espera
que, a medida que el proceso sinodal de discernimiento inclusivo se practique de
manera mas profunda y amplia, la Iglesia reconozca la igualdad de liderazgo entre
mujeres y hombres como congruente con las dimensiones centrales de la teologia
catdlica y de la ensefianza social. Si esto ocurre, la Iglesia contribuird mas
plenamente a revelar el Reino de Dios entre nosotros, que ya esta presente y, al
mismo tiempo, solo parcialmente realizado.

[1] Agradezco a Bernard Prusak y Ed Peck de la Universidad John Carroll, asi como a
la Asociacion de Colegios y Universidades Catolicas, por las invitaciones para
presentar trabajos sobre temas relacionados en 2024 y 2023, respectivamente. Este
documento se basa en esas presentaciones, asi como en el capitulo en el que fui
coautora con Catalina Punsalan-Manlimos, «Beyond Patriarchy? Women’s Leadership
in Catholic Higher Education» («M4as alla del patriarcado? Liderazgo de las mujeres



en la educacién superior catélica»), en Catholic Higher Education and Catholic Social
Thought («Educacion superior catolica y pensamiento social catdlico»), editado por
Bernard Prusak y Jennifer Reed-Bouley (Mahwah, Nueva Jersey: Paulist Press, 2023).

[2] Mary Sullivan, «Catalina McAuley’s Methods of Leadership Development»
(Métodos de desarrollo del liderazgo de Catalina McAuley), The MAST Journal:
Revista de la Asociacién de la Misericordia sobre Sagradas Escrituras y Teologia
(2014: 22/2).

[3] Mary Sullivan, «Catalina McAuley’s Methods of Leadership Development»
(«Métodos de desarrollo del liderazgo de Catalina McAuley»), The MAST Journal: The
Journal of the Mercy Association in Scripture and Theology (2014: 22/ 2). Véase

también Mary Wickham, «Storms and Teacups: An Acrostic on the Leadership of
Catalina McAuley» («Tormentas y tazas de té: un acrdstico sobre el liderazgo de
Catalina McAuley»), ISMA Journal Listen, (2004: 22/1) y reimpreso aqui: Mary
Wickham: Poetry and Spirituality Website (Mary Wickham: Sitio web de poesia y
espiritualidad).

[4] Véase, por ejemplo, Denise M. Colgan y Doris Gottemoeller,Union and Charity:
The Stories of the Sisters of Mercy of the Americas (Silver Spring, Maryland: Instituto
de las Hermanas de la Misericordia de las Américas), 2017.

[5] Michael J. Himes, Doing the Truth in Love: Conversations about God,
Relationships and Service (Hacer la verdad en el amor: Conversaciones sobre Dios,
las relaciones y el servicio) (Nueva York: Paulist, 1995), 108.

[6] Esto no implica que Dios cause sufrimiento para despertarnos a nuestra necesidad
de Dios; mas bien, estas experiencias de vulnerabilidad pueden abrirnos a ser mas
receptivos al amor de Dios.

[7]1 Martin Luther King, Jr., «Carta desde una carcel de Birmingham», 1963,
consultado en https://www.africa.upenn.edu/Articles Gen/Letter Birmingham.html

[8] Estoy en deuda con Bernard Prusak por enmarcar esta comprension.

[9] Para obtener descripciones de los otros principios, consulta el sitio web de la
Conferencia de Obispos Catolicos de los Estados Unidos.

[10] Véase Salvatore Cernuzio, «Sinodo: Laicos v laicas elegibles para votar en la



https://themastjournal.org/es/articles/metodos-de-desarrollo-del-liderazgo-de-catalina-mcauley-es/
https://themastjournal.org/es/articles/metodos-de-desarrollo-del-liderazgo-de-catalina-mcauley-es/
https://marywickhamrsm.org.au/articles-reflection/storms-and-teacups/
https://marywickhamrsm.org.au/articles-reflection/storms-and-teacups/
https://www.africa.upenn.edu/Articles_Gen/Letter_Birmingham.html
https://www.usccb.org/beliefs-and-teachings/what-we-believe/catholic-social-teaching/seven-themes-of-catholic-social-teaching.
https://www.vaticannews.va/en/vatican-city/news/2023-04/synod-synodality-general-assemblies-laypeople-eligible-vote.html
https://www.vaticannews.va/en/vatican-city/news/2023-04/synod-synodality-general-assemblies-laypeople-eligible-vote.html

Asamblea General», Vatican News, 26 de abril de 2023 y Carol Glatz, «El Papa

nombra a cientos de personas para asistir al Sinodo de los Obispos sobre la

Sinodalidad», Conferencia de los Obispos Catolicos de los Estados Unidos, 7 de julio
de 2023.

[11] Justin McClellan, «El documento final del sinodo es magisterial, debe ser
aceptado, dice el Papa» , National Catholic Reporter, 26 de noviembre de 2024.

[12] Papa Francisco, Por una Iglesia sinodal: Comunidn, participacion, mision:
Documento final, 24 de noviembre de 2024, parrafo 87.

[13] Comision Teoldgica Internacional, Sinodalidad en la vida y en la mision de la
Iglesia , 2 de marzo de 2018, parrafo 7.

[14] Conferencia de Obispos Catodlicos de los Estados Unidos, Sintesis nacional del
Pueblo de Dios en los Estados Unidos de América para la fase diocesana del Sinodo

2021-2023: Por una Iglesia sinodal: comunion, participacion y mision, Septiembre de
2022, p. 8.

[15] Papa Francisco, Por una Iglesia sinodal: Comunidn, participacion, mision:
Documento final, 24 de noviembre de 2024, parrafo 52.

[16] Las formas en que el documento sinodal analiza a las mujeres son similares a las
tendencias en la ensefianza social catoélica en general. Por ejemplo, en Laudato Si’,
parrafo 14, el Papa Francisco insta a que «[Necesitamos] una conversacion que
incluya a todos» sobre la degradacion ambiental y el cambio climatico, porque «el
desafio que estamos atravesando y sus raices humanas nos preocupan y nos afectan a
todos». Desafortunadamente, el documento minimiza las contribuciones académicas y
pastorales de las mujeres al andlisis. Christiana Zenner sefala que, a pesar de la
invitacion anterior al didlogo inclusivo, «Al ignorar los enfoques cientificos actuales
sobre la interseccion entre género y ecologia, al no citar a las académicas y al omitir
las referencias al trabajo de las mujeres religiosas, Laudato Si’ y Laudate Deum
perpetuan “el problema de las mujeres”, es decir, las omiten». Sin embargo, Zenner
sefiala que Laudato Si’, a diferencia de la mayoria de las ensefianzas sociales
eclesiales, sefnala la carga desproporcionada de las mujeres como resultado del
cambio climatico y la degradacion ambiental. Christiana Zenner, «La Laudato Si’

llamé a todos a la accion climatica, pero omitid a las mujeres de la conversacion»
National Catholic Reporter, 27 de mayo de 2025.



https://www.vaticannews.va/en/vatican-city/news/2023-04/synod-synodality-general-assemblies-laypeople-eligible-vote.html
https://www.usccb.org/news/2023/pope-appoints-hundreds-attend-synod-bishops-synodality#:~:text=For%20now%2C%20the%20list%20of,July%207%20by%20the%20Vatican
https://www.usccb.org/news/2023/pope-appoints-hundreds-attend-synod-bishops-synodality#:~:text=For%20now%2C%20the%20list%20of,July%207%20by%20the%20Vatican
https://www.usccb.org/news/2023/pope-appoints-hundreds-attend-synod-bishops-synodality#:~:text=For%20now%2C%20the%20list%20of,July%207%20by%20the%20Vatican
https://www.ncronline.org/vatican/vatican-news/final-synod-document-magisterial-must-be-accepted-pope-says
https://www.ncronline.org/vatican/vatican-news/final-synod-document-magisterial-must-be-accepted-pope-says
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_20180302_sinodalita_en.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_20180302_sinodalita_en.html
https://www.usccb.org/resources/US%20National%20Synthesis%202021-2023%20Synod.pdf
https://www.usccb.org/resources/US%20National%20Synthesis%202021-2023%20Synod.pdf
https://www.usccb.org/resources/US%20National%20Synthesis%202021-2023%20Synod.pdf
https://www.usccb.org/resources/US%20National%20Synthesis%202021-2023%20Synod.pdf
https://www.ncronline.org/earthbeat/viewpoints/laudato-si-called-all-climate-action-omitted-women-conversation
https://www.ncronline.org/earthbeat/viewpoints/laudato-si-called-all-climate-action-omitted-women-conversation

[17] Sobre la restauracion del diaconado femenino, véase Carol Glatz, «El Sinodo
sobre la Amazonia abrid el camino para el sinodo sobre la sinodalidad, dice el
cardenal», National Catholic Reporter, 16 de octubre de 2024.

[18] Cuando el documento final del Sinodo discute la «restauraciéon del diaconado
permanente», se refiere a las reformas del Vaticano II que permiten didconos
masculinos, no a la restauracion de las practicas iniciales de la Iglesia de reconocer a
las mujeres como didconos.

[19] Christopher White, «La agenda del sinodo del Vaticano pide transparencia. Pero

acerca del tema de las mujeres didconos, falta», National Catholic Reporter, 31 de

julio de 2024; Sarah Mac Donald, «Los sacerdotes estan “extremadamente

decepcionados” por la eliminacién de las mujeres didconos de las conversaciones del
sinodo» , The Tablet: The International Catholic News Weekly, 15 de octubre de 2024.

[20] Véase, por ejemplo, Christopher White, «El movimiento de las mujeres didconos

espera propuestas concretas en la proxima etapa del sinodo», (National Catholic
Reporter, 13 de octubre de 2022; Joyce Meyer, «Union Internacional de Superioras

Generales: Senales sinodales de esperanza para las religiosas v el futuro de la

Iglesia», National Catholic Reporter, 11 de junio de 2025; Heidi Schlumpf, «Activistas
frustradas pero esperanzadas después de las criticas sinodales a las mujeres

didconos», (National Catholic Reporter, 11 de noviembre de 2024; Thomas Reese, «El
Sinodo termina con decepcién y esperanza», National Catholic Reporter, 7 de

noviembre de 2024.

[21] Consultar Discerning Deacons en https://discerningdeacons.org

[22] Carolyn Y. Woo, Rising: Learning from Women’s Leadership in Catholic
Ministries (En ascenso: aprendizajes del liderazgo de las mujeres en los ministerios
catolicos) (Maryknoll, Nueva York: Orbis, 2022).

[23] Claire Giangravé, «Conozca a la hermana Nathalie Becquart, la mujer que esta

ayudando a remodelar la Iglesia Catdlica», National Catholic Reporter, 9 de diciembre

de 2021. Otro nombramiento significativo fue el de Hna. Alessandra Smerilli, FMA,
como secretaria del Dicasterio para el Servicio del Desarrollo Humano Integral en
2021.

[24] Christopher White, «Los cardenales Cupich y McElroy piden a la Conferencia



https://www.ncronline.org/earthbeat/faith/synod-amazon-opened-way-synod-synodality-cardinal-says
https://www.ncronline.org/earthbeat/faith/synod-amazon-opened-way-synod-synodality-cardinal-says
https://www.ncronline.org/earthbeat/faith/synod-amazon-opened-way-synod-synodality-cardinal-says
https://www.ncronline.org/vatican/vatican-news/vatican-synod-agenda-calls-transparency-women-deacons-its-lacking#:~:text=%22Is%20not%20the%20October%20session,on%20women%20deacons%2C%20it's%20lacking
https://www.ncronline.org/vatican/vatican-news/vatican-synod-agenda-calls-transparency-women-deacons-its-lacking#:~:text=%22Is%20not%20the%20October%20session,on%20women%20deacons%2C%20it's%20lacking
https://www.ncronline.org/vatican/vatican-news/vatican-synod-agenda-calls-transparency-women-deacons-its-lacking#:~:text=%22Is%20not%20the%20October%20session,on%20women%20deacons%2C%20it's%20lacking
https://www.thetablet.co.uk/news/priests-extremely-disappointed-by-removal-of-women-deacons-from-synod-talks/#:~:text=The%20Association%20of%20Catholic%20Priests,two%20reports%20on%20the%20issue
https://www.thetablet.co.uk/news/priests-extremely-disappointed-by-removal-of-women-deacons-from-synod-talks/#:~:text=The%20Association%20of%20Catholic%20Priests,two%20reports%20on%20the%20issue
https://www.thetablet.co.uk/news/priests-extremely-disappointed-by-removal-of-women-deacons-from-synod-talks/#:~:text=The%20Association%20of%20Catholic%20Priests,two%20reports%20on%20the%20issue
https://www.ncronline.org/news/women-deacons-movement-hopes-concrete-proposals-next-synod-stage
https://www.ncronline.org/news/women-deacons-movement-hopes-concrete-proposals-next-synod-stage
https://www.globalsistersreport.org/religious-life/uisg-assembly-synodal-signs-hope-women-religious-future-church
https://www.globalsistersreport.org/religious-life/uisg-assembly-synodal-signs-hope-women-religious-future-church
https://www.globalsistersreport.org/religious-life/uisg-assembly-synodal-signs-hope-women-religious-future-church
https://www.ncronline.org/news/activists-frustrated-yet-hopeful-after-synod-punts-women-deacons
https://www.ncronline.org/news/activists-frustrated-yet-hopeful-after-synod-punts-women-deacons
https://www.ncronline.org/news/activists-frustrated-yet-hopeful-after-synod-punts-women-deacons
https://www.ncronline.org/opinion/guest-voices/synod-ends-disappointment-and-hope
https://www.ncronline.org/opinion/guest-voices/synod-ends-disappointment-and-hope
https://discerningdeacons.org
https://www.globalsistersreport.org/news/news/news/meet-sr-nathalie-becquart-woman-who-helping-reshape-catholic-church
https://www.globalsistersreport.org/news/news/news/meet-sr-nathalie-becquart-woman-who-helping-reshape-catholic-church
https://www.ncronline.org/vatican/vatican-news/cardinals-cupich-and-mcelroy-call-us-bishops-conference-be-more-synodal#:~:text=%22Synodality%20is%20a%20recovery%20of,to%20help%20the%20church%20recover.

Episcopal de los Estados Unidos que sea mas sinodal» , National Catholic Reporter,
27 de octubre de 2024.

[25] Joyce Meyer, «Asamblea de la Union Internacional de Superioras Generales:
Signos sinodales de esperanza para las religiosas, futuro de la Iglesia», National
Catholic Reporter, 11 de junio de 2025.

[26] Pew Research Center, «Cambio de religiéon». Para un andlisis mas extenso, véase
Bob Smietana, Reorganized Religion: The Reshaping of the American Church and
Why It Matters (Religion reorganizada: la transformacion de la Iglesia estadounidense
y por qué es importante) (Nueva York: Worthy Books, 2022).

Imagen: Jennifer Reed-Bouley en la Conferencia sobre la Tradicién Social Catdlica de
2023
a través de la Educacion Superior Catdlica y el Pensamiento Social Catdlico


https://www.ncronline.org/vatican/vatican-news/cardinals-cupich-and-mcelroy-call-us-bishops-conference-be-more-synodal#:~:text=%22Synodality%20is%20a%20recovery%20of,to%20help%20the%20church%20recover.
https://www.globalsistersreport.org/religious-life/uisg-assembly-synodal-signs-hope-women-religious-future-church?site_redirect=1
https://www.globalsistersreport.org/religious-life/uisg-assembly-synodal-signs-hope-women-religious-future-church?site_redirect=1
https://www.pewresearch.org/religion/2025/02/26/religious-switching/#:~:text=About%20three%2Din%2Dten%20U.S.,after%20being%20raised%20another%20way.

