
Consolar y animar: La obra
generativa  de  Catalina
McAuley
escrito por Mary C. Sullivan, RSM

En este ensayo deseo explorar los conceptos de Catalina McAuley de consolar y
animar,  con los  que creo que definió  tanto  su  propia  y  única  contribución a  la
fundación de las Hermanas de la Misericordia, como dos obras esenciales de quienes
personalmente  impulsarían  la  refundación  de  la  misión  de  las  Hermanas  de  la
Misericordia en este siglo y en el siguiente. «Consolar» y «animar» figuran entre las
palabras  más  utilizadas  en  el  vocabulario  personal  de  Catalina.  Son  verbos
extrovertidos, vigorizantes y vivificadores, que representan para ella tanto la acción
misericordiosa de Dios respecto a nuestra persona, como dos aspectos de la respuesta
misericordiosa que Dios nos pide en Cristo Jesús.

La atracción característica de Catalina por estos verbos (y sus formas sustantivas y
adjetivadas) es una pista lingüística importante de su definición operativa de una

actitud de misericordia, y de la sencillez de su autocomprensión como «fundadora».1

Estas palabras, que ella utiliza con tanta frecuencia, no sólo dan una idea de su
cristología,  pneumatología  y  eclesiología  implícitas,  sino que también definen los

https://themastjournal.org/es/articles/consolar-y-animar-la-obra-generativa-de-catalina-mcauley-es/
https://themastjournal.org/es/articles/consolar-y-animar-la-obra-generativa-de-catalina-mcauley-es/
https://themastjournal.org/es/articles/consolar-y-animar-la-obra-generativa-de-catalina-mcauley-es/


esfuerzos centrales de lo que ella consideraría el proyecto evangélico fundamental de
las Hermanas de la Misericordia.

Consolar  a  las  personas
afligidas:
En su carta del 28 de agosto de 1844, Clare Moore, una de las primeras asociadas de
Catalina, relata la conmovedora historia de Catalina y Mary Ann Redmond:

En julio [de 1830], antes de que Rvda. Madre fuera a George’s Hill, fue enviada por
Dr.  [Michael]  Blake  para  atender  a  una  joven  con  una  hinchazón  blanca  en  la
rodilla. Su padre y su madre habían muerto, y no tenía a nadie con ella, salvo una
joven prima inexperta y una enfermera rural de avanzada edad. Se llamaba Mary Ann
Redmond  y  era  de  Waterford  o  Cork.  Los  primeros  médicos  que  la  atendieron
juzgaron necesario amputarle la extremidad. Dr. Blake le pidió a Rvda. Madre que le
permitiera  estar  en  Baggot  St.  para  la  operación,  ya  que estaba tan  sola  y  sin
amistades. La caridad de Rvda. Madre consintió de inmediato, fue alojada en la gran
habitación que ahora está dividida en Noviciado y Enfermería.  Madre Mary Ann
[Doyle] y Hermana Mary Angela [Dunne] estuvieron presentes en la operación; sus
gritos eran espantosos, la atendimos noche y día, durante más de un mes, al cabo del
cual fue trasladada un poco apartada, al campo.

De este evento las Crónicas de Bermondsey dicen: «Señorita McAuley le ofreció un
hogar en Baggot Street para poder asistirla y consolarla bajo esta terrible operación,
la cual se realizó allí, aunque sin ningún resultado benéfico. Durante el mes que la

joven estuvo en el convento, la vigiló día y noche con la solicitud de una madre…»2

Esta breve narración de Catalina McAuley consolando a Mary Ann Redmond, velando
por ella día y noche con la solicitud de una madre, es una muestra reveladora del
carácter de Catalina: una historia luminosa a través de la cual se puede entrar en
otras historias de la narración más amplia de su vida y comenzar a sondear la calidad
precisa de su Misericordia. Porque la vida de Catalina fue, en gran medida, lo que ella
entendía que debía ser toda narración cristiana de la vida: una representación, en un
nuevo tiempo y lugar, de la historia continua de la propia donación consoladora de
Dios en la historia humana, en, con y para las personas empobrecidas y sufrientes.



«Les aseguro que lo que hayan hecho a uno solo de éstos, mis hermanos
menores, me lo hicieron a mí» (Mat 25, 40)

Si se estudia la vida de Catalina y se reflexiona atentamente sobre sus palabras
escritas y sobre las memorias de sus primeras asociadas, no es difícil encontrar la
historia arquetípica de la Misericordia de Dios a la luz de la cual Catalina leyó y
configuró su propia vida. Esa historia es el ejemplo de Jesús de Nazaret y la invitación
a seguirle que hace explícita en su autoidentificación con las personas empobrecidas:
«Les aseguro que lo que hayan hecho a uno solo de éstos, mis hermanos menores, me
lo hicieron a mí» (Mt 25, 40). En las palabras más serias y deliberadas que Catalina
ha escrito – las secciones de la Regla de las Hermanas de la Misericordia que ella
misma compuso – ella expresó repetidamente esta convicción fundamental de su vida:

Al  emprender  el  arduo,  pero  muy  meritorio  deber  de  instruir  a  los  Pobres,  las
hermanas a quienes Dios ha tenido a bien llamar a este estado… animarán su celo y
fervor con el ejemplo de… Jesucristo, que dio testimonio en todas las ocasiones de
un tierno amor a sus pobres y declaró que consideraría hecho a sí mismo todo lo que

se les hiciera. (1.2)3

Instó a sus hermanas a recordar esto:

La Misericordia, camino principal señalado por Jesucristo a quienes desean seguirle,
en todas las épocas de la Iglesia ha impulsado a fieles de modo particular a instruir y
consolar  a  enfermos  y  moribundos  pobres,  tal  como en  ellos  consideraban  a  la
persona de nuestro Divino Maestro que ha dicho: «Les aseguro que lo que hayan
hecho a uno solo de éstos, mis hermanos menores, me lo hicieron a mí». (3.1)

Así  entendía  Catalina  McAuley  la  esencia  de  la  Misericordia  cristiana:  profunda
semejanza interior y exterior con Jesucristo y solidaridad misericordiosa con Él en la
persona de sus  pobres  y  necesitados,  en  sus  moradas  y  en la  suya propia.  Las
habitaciones de su casa, sus mesas y sillas, sus camas y su comida, su cuerpo y su
espíritu, sus brazos y sus piernas, su salud y su enfermedad eran para «el cuidado de

sus carísimos pobres» (388).4 Y fue este tipo de entrega ardiente lo que buscó en las
primeras Hermanas de la Misericordia.

Catalina parece haberse puesto en el lugar de quienes sufren y haber sentido
su sufrimiento como propio.



El Amplio Manuscrito de Derry, en su forma actual, comienza con la afirmación de
que, incluso antes de la muerte de William Callaghan, Catalina:

se  deleitaba  proyectando  medios  para  ofrecer  refugio  a  mujeres  jóvenes
desprotegidas. Entonces no tenía expectativas de la gran fortuna que más tarde fue
suya, pero su benefactor había hablado una vez de dejarle mil libras, y ella pensó que,
si  tenía  eso,  o  incluso  unos  pocos  cientos,  alquilaría  un  par  de  habitaciones  y
trabajaría para y con sus protegidas. La idea la perseguía en sueños. Noche tras
noche se veía a sí misma en un lugar muy grande, donde un gran número de mujeres
jóvenes trabajaban como lavanderas o en labores sencillas, mientras que ella misma
estaba rodeada de una multitud de menores harapientos a quienes lavaba y vestía
muy afanosamente. Por lo tanto, se planeó que las instalaciones [en Baggot Street]
contuvieran dormitorios para mujeres jóvenes que, por falta de protección adecuada,
pudieran  estar  expuestas  al  peligro,  una  escuela  femenina  para  pobres,  y
apartamentos para señoras que pudieran elegir, por un tiempo definido o indefinido,
dedicarse al servicio de los pobres.

La  casa  de  Baggot  Street  se  convirtió,  de  diversas  maneras  prácticas  y
misericordiosas,  en  un  lugar  de  refugio,  protección,  formación  y  consuelo  para
docenas de mujeres jóvenes e infantes en situación de orfandad, sin hogar y angustia.
Según la carta de Clare Moore del 26 de agosto de 1845: «la pequeña Mary Quinn
[una huérfana] solía sentarse [a la mesa] entre Rvda. Madre y Madre Francis Warde».
Durante la epidemia de cólera de 1832, al menos un bebé fue llevado a casa en el chal
de Catalina. De nuevo, es Clare Moore quien cuenta la historia de cómo cuidaban a
las personas enfermas y moribundas víctimas del cólera:

Fuimos temprano por la mañana, cuatro hermanas, que fueron relevadas por otras
cuatro  en dos  o  tres  horas,  y  así  hasta  las  8  de  la  tarde.  La  Rvda.  Madre iba
mucho. Solía ir en el coche de Kirwan, y una vez que una pobre mujer había sido
recluida recientemente o en ese momento y murió justo después de cólera, la querida
Rvda. Madre tuvo tanta compasión del bebé que lo llevó a casa bajo su chal y lo puso
a dormir en una camita en su propia celda, pero como pueden adivinar la cosita lloró
toda la noche, la Rvda. Madre no pudo descansar, así que al día siguiente se lo dieron
a alguien para que lo cuidara.

Parece que Catalina se puso en el lugar de quienes sufren y sintió su sufrimiento
como propio. En noviembre de 1840 escribió apenada a Catherine Meagher en Naas



sobre el desempleo generalizado en Dublín y su incapacidad para alojar a una joven
enviada a Baggot Street en busca de refugio:

Lamento muchísimo que sea imposible recibir a esa joven persona. Estamos siempre
tan colmadas [50-60 en la Casa de Misericordia] en esta temporada, tantos yéndose
de Dublín, despidiendo personal de servicio y tan pocos tomándolo. Todos los días
recibimos  pedidos  lamentosos  de  criaturas  jóvenes  e  interesantes,  pasteleras  y
modistas que, en esta temporada, no pueden encontrar empleo y están totalmente
desprotegidas.

Estoy segura de que hablé con dos de ellas  ayer,  quienes estaban hambrientas,
aunque tenían muy buen aspecto.  He tenido sus rostros abatidos ante mí desde
entonces. Temí herir sus sentimientos si les ofrecía comida y no tenía dinero (255-6).

Para nombrar con mayor precisión la obra de Misericordia de Catalina McAuley es
útil estudiar su vocabulario característico, las palabras que utilizó repetidamente para
expresar  sus propósitos,  valores  y  deseos.  Las elecciones editoriales  que hizo al
transcribir  y  componer  la  Regla  y  las  Constituciones  de  las  Hermanas  de  la
Misericordia son una fuente especialmente fructífera para tal conocimiento, como lo
son  las  palabras  clave  en  sus  cartas  y  otros  escritos.  Por  otra  parte,  como  su
vocabulario  personal  influyó  indirectamente  en  la  redacción  de  los  primeros
testimonios  de  su  vida,  las  palabras  concretas  que  sus  compañeras  usaron
repetidamente al recordarla también ofrecen una visión clara de la misericordia de
Catalina.

De  especial  importancia  para  identificar  la  Misericordia  que  era  central  en  su
carácter y comportamiento es su uso repetido y en cierto modo intercambiable de las
palabras «animar» y «consolar». En las cartas que escribió a sus hermanas a partir de
1837, después de la primera fundación fuera de Dublín, utilizó con frecuencia estas
palabras para referirse al consuelo que ella misma sentía o deseaba, al consuelo que
quería dar a los demás y, especialmente, al consuelo que Dios da. «Consuelo» es,
creo, la forma distintiva de Catalina de nombrar tanto el efecto del trabajo y las
relaciones activamente misericordiosas, como la profunda misericordia de Dios que

ella creía que inspira y hace posible todo consuelo humano genuino.5

Por ejemplo, en sus cartas Catalina dice que podía hablar con James Maher (Carlow)
«con toda la confianza de quien se dirige a un amigo de larga experiencia, y tal



consuelo no me corresponde a menudo» (116–17); anticipa el «consuelo» que le dará
el lavadero terminado, al poder ver establecido algún medio de mantener a nuestras
mujeres  y  niñas  pobres  de  la  Casa  de  Misericordia  (122);  señala  que  Andrew
Fitzgerald (Carlow College) «me dio un gran consuelo, porque mientras condenaba el
hecho [en la controversia de Kingstown], me hizo razonar y trajo paz a mi corazón y a
mi mente» (125); y admite ante Frances Warde, «qué consuelo sería tenerte una vez

más entre nosotras» en Baggot Street (170).6

Desde Birr escribe: «Tenemos dos grandes comodidades aquí, excelente pan al estilo
del pan casero de Dublín, y agua de vertiente pura y cristalina» (292); «qué consuelo
le da [a ella] oír de la constante alegría [de Mary Teresa White]» (303); está «muy
consolada de encontrar que todo en Birr va tan bien» (315); «la consuela más de lo
que puede expresar encontrar a [las novicias] iniciadas en el verdadero espíritu de su
estado» (326-7); y se siente «consolada al oír que la aparente gran cruz [de Frances
Warde] no es tan pesada como se temía» (342).

En todos estos casos, y en otros, Catalina habla del consuelo humano que confieren la
compasión y la presencia, de la solicitud que se extiende para compartir la necesidad
o el dolor de otra persona, y de sencillas formas humanas de solidarizarse con la
gente.  En  casi  todos  estos  casos  está  implícito  su  consuelo  personal  cuando  se
asegura el bienestar de otras personas.

El concepto que tenía Catalina del consuelo y la consolación era claramente
bíblico…

Ya  que  Catalina  misma  conoció  el  dolor  de  la  «pena»,  la  «humillación»,  la
«perplejidad», lo «agridulce», el  «pavor»,  la «angustia» e incluso la «amargura»,
como atestiguan sus cartas, sabía lo que el consuelo, la consolación y el tierno afecto
podían significar para quienes sufren, ya fueran pobres, enfermos y moribundos, o sus
propias hermanas jóvenes. Por lo tanto, estaba deseosa de dar consuelo humano a
otras personas en su aflicción y asegurarles el consuelo que Dios les daría. Ella creía
que  «su  Padre  Celestial  ofrecerá  consuelo  [a  los  pobres  de  Kingstown]»  (142);
aseguró a Frances Warde que «Dios le enviará algún gran consuelo» en su aflicción
personal (341); urgió a las hermanas cedidas por Dublín para consolar a Clare Moore
cuando la fiebre tifoidea afectó a la fundación de Londres (311); y sobre la gente
pobre de Charleville escribió, «mi corazón se entristeció cuando pensé que los pobres
estaban privados del consuelo que Dios parecía querer para ellos» (138).



Una de las expresiones más tiernas del deseo de consuelo de Catalina es su carta del
21 de marzo de 1840 a Elizabeth Moore, sobre la muerte de Mary Teresa Vincent
(Ellen) Potter, una joven hermana profesa de la comunidad de Limerick:

Nunca pensé que algo en este mundo podría afectarme tanto. He llorado mucho y he
implorado a Dios que te dé consuelo. Sé que lo hará… Mi corazón está apenado, no
por mí ni por la dulce inocente alma que ha vuelto al seno de su Padre Celestial, sino
por ti. Ten la certeza que iré a verte, aun si me desviara mucho de mi camino, y estoy
segura de que sentiré la ausencia cuando entre al convento.

Implorando de corazón que Dios te conceda su divino consuelo, y que conforte y
bendiga a todas las queridas hermanas, me despido, tu siempre muy afectuosa M. C.
McAuley (204).

Los  relatos  escritos  por  las  primeras  asociadas  de  Catalina  cuentan  numerosas
historias de ella consolando a afligidos, de sus esfuerzos por dar valor y esperanza,
aliviar  el  dolor,  levantar  el  ánimo,  impartir  aliento  y  alegría,  alterar  situaciones
aflictivas y ofrecer seguridad y protección. Por ejemplo, la entrada de las Crónicas de
Bermondsey de 1841, que conserva los recuerdos de Clare Moore, habla de Catalina
levantándose por la mañana temprano y «seleccionando y transcribiendo de los libros
piadosos ciertos pasajes que podrían ser útiles para la instrucción o el consuelo de las
personas pobres enfermas». Las Crónicas también señalan que «su compasión la llevó
a hacer  los  mayores  sacrificios  en favor  de sufrientes  y  afligidos».  Por  ejemplo,
durante la epidemia de cólera, «se la podía ver entre muertos y moribundos, rezando
junto al lecho del cristiano agonizante, inspirándole sentimientos de contrición por
sus pecados, sugiriéndole actos de resignación, esperanza y confianza, y elevando su
corazón hacia Dios por la caridad».

El concepto de Catalina de consuelo y consolación era claramente bíblico y estaba
íntimamente  relacionado  con  su  teología  de  la  Misericordia  de  Dios  y  con  su
cristología. Para ella, el consuelo o la consolación de Dios era la constatación, dada
por  Dios,  de  que  las  vidas  humanas  son,  a  pesar  de  toda  aflicción  y  aparente
devastación, finalmente sostenidas y redimidas por el cuidado misericordioso de Dios
manifestado en Jesucristo y en la acción de quienes le siguen. Catalina hizo suya,
pues, la tarea profética anunciada por Deutero-Isaías y cumplida irrevocablemente en
Jesús:  «Consuelen,  consuelen  a  mi  pueblo,  dice  su  Dios:  hablen  al  corazón  de
Jerusalén, anúncienle que se ha cumplido su condena y está pagado su crimen, ya que



de la mano del Señor ha recibido doble castigo por sus pecados» (Isaías 40, 1-2).

En los rostros de las víctimas del cólera, de las jóvenes indigentes, de los pobres
moribundos, de las mujeres desempleadas sin hogar y de sus propias compañeras
enfermas y moribundas, llegó a conocer, como San Pablo: «Padre compasivo y Dios de
todo consuelo, que nos consuela en cualquier tribulación, para que nosotros, podamos
consolar a los que pasan cualquier tribulación con el mismo consuelo que recibimos
de Dios» (2 Cor 1, 3-4).

Catalina McAuley deseaba ser un paráclito, una abogada, una consoladora. Aunque no
era una teóloga sistemática, los aspectos de lo que debió ser su teología operativa de
participación en la obra del Espíritu de Dios son evidentes, de forma fragmentaria, a
lo largo de sus escritos. En una hoja suelta de su Diario de Meditaciones había escrito
una «Oración antes de la Meditación» que comienza así: «Ven Espíritu Santo, habita
en nuestros corazones y enciende en ellos el fuego de tu divino amor». Para Catalina,
este fuego, que ella dice que «Cristo encendió», es el amor vibrantemente activo de
Dios y al prójimo, modelado en la práctica de Jesús, e inspirado y sostenido por el
Espíritu de Dios.

Creo  que  Catalina  McAuley  conoció,  en  su  propio  «lado»,  el  poder  y  la
presencia de este Espíritu…

Como señala el Diccionario Expositivo de Palabras del Nuevo Testamento de W. E.
Vine, parakletos, que significa literalmente «llamado al lado de uno», era «usado en
un tribunal de justicia para denotar un asistente legal,  un abogado defensor,  un
abogado; luego, en general, uno que defiende la causa de otro… En el sentido más
amplio, significa socorrer, consolar» (200). Jesús fue tal consejero, y prometió «otro
Consejero» (Juan 14, 16), el Espíritu de la Verdad asegurado a sus discípulos en Juan
14, 26, 15, 26 y 16, 7. Creo que Catalina McAuley conoció, a su propio «lado», el
poder y la presencia de este Espíritu, y que, por tanto, se supo explícitamente llamada
a ser la voz humana, las manos y los pies de este Consejero consolador, literalmente,

al lado y en defensa de las personas pobres y afligidas.7

En un  importante  conjunto  de  cartas  escritas  durante  la  última  enfermedad  de
Catalina, Mary Vincent Whitty, que entonces tenía veintidós años, registra el último
uso que Catalina hizo de la palabra «consuelo». Escribiendo a Mary Cecilia Marmion
en Birmingham, el 12 de noviembre de 1841, el día después de la muerte de Catalina,



Mary Vincent relata una escena junto a la cama de Catalina el día previo:

Le dijo a Hermana Teresa [Carton], ahora temiendo que se me olvide otra vez, les
dirás a las hermanas que se tomen una buena taza de té – creo que la sala de la
Comunidad sería un buen lugar – cuando yo no esté y que se consuelen unas a otras –
pero Dios las consolará – me dijo, si te entregas enteramente a Dios – todo lo que
tienes para servirle, cada poder de tu mente y de tu corazón – tendrás un consuelo

que no sabrás de dónde viene.8

En este último acto humano de consuelo,  el  carácter  misericordioso de Catalina
McAuley  se  manifiesta  con  notable  sencillez  y  familiaridad.  La  misma  atención
práctica a las necesidades de otras personas que había marcado toda su vida, el
mismo reconocimiento de toda la vida de que los seres humanos deben consolarse
mutuamente, y la misma convicción permanente de que, finalmente, todo el consuelo
viene de Dios se concentran aquí en una «taza de té» para quienes sufren.

Animar el espíritu humano
El rasgo sobresaliente del comportamiento de Catalina McAuley precisamente como
fundadora no es que fuera sobresaliente, aunque lo era. Más bien fue su animación
del celo de sus compañeras. Su modo colaborativo y solidario de liderazgo eclesial
fue, en muchos aspectos importantes, un modelo nuevo y femenino de administración
eclesial.  Estuvo dispuesta a trabajar con sus asociadas y a aceptar lo  que éstas
aportaban a sus esfuerzos comunes, incluso cuando su talento, sus conocimientos o su
valor  podían  parecer  inferiores  a  lo  que  se  necesitaba  en  ese  momento;  estuvo
dispuesta a aprender de ellas y con ellas a medida que se desarrollaba la década;
sufrió con ellas y  ocupó su lugar a su lado,  en la  pobreza,  la  incertidumbre,  la
enfermedad y la muerte; y se hizo a sí misma, gradual y finalmente, completamente
prescindible  para  su  trabajo  y  su  futuro.  En  todo  esto,  su  única  e  insustituible
contribución como fundadora fue animarlas, es decir, recordarles continuamente el
verdadero espíritu de lo que pretendían y encender, por todos los medios humanos a
su alcance, la vida y el deseo que Dios les había dado y que ya había en ellas.

Catalina  escribió  a  menudo  sobre  el  «verdadero  espíritu»  de  la  orden,  la
quintaesencia de su proyecto religioso común. Para ella, este espíritu vital era el amor
de  Dios,  la  realidad  vital  fundamental  que  daba  fuerza  y  propósito  a  todas  las



particularidades  humanas  de  su  vida  y  su  trabajo.  Su  fuente  era  la  bendición
misericordiosa de Dios;  sus dos manifestaciones externas eran su propia unión y
caridad y su misericordia hacia las demás personas. Escribiendo en la Pascua de 1841
a su íntima amiga Elizabeth Moore, Catalina se alegraba del espíritu de las jóvenes
que se preparaban para la toma de hábito y la profesión de votos en Baggot Street:

Todas están bien y felices. La bendición de la unidad aún reina entre nosotras y, oh,
qué bendición, debería hacer que todo lo demás fuera nada. Todas ríen y juegan
juntas, no hay una sola alma fría o dura. Desde el día que entran, toda reserva poco
caritativa desaparece. Este es el espíritu de la Orden, en verdad, el verdadero espíritu
de Misericordia derramándose sobre nosotras… (330-31)

Catalina creía que este espíritu cálido, libre y lleno de gracia era de origen divino. Era
el propio don animador de Dios para la comunidad y para quienes servían, si se
entregaban a él, lo atesoraban y actuaban en consecuencia. Era, creía ella, «algo del
fuego que [Cristo] arrojó sobre la tierra» (226). Catalina se refiere dos veces a este
versículo del Evangelio de Lucas (12, 49) al describir a las jóvenes inglesas que se
preparaban para la fundación en Birmingham:

Ellas son todo lo que es prometedor – todas las marcas de la verdadera vocación
sólida – más edificante en todo momento,  en la recreación la más alegre de las
alegres.  Hasta  ahora  parecen  haber  correspondido  muy  fielmente  a  las  gracias
recibidas, pues cada día se nota mayor fervor y animación… Renuevan grandemente
mi pobre espíritu: cinco criaturas dignas de adornar la sociedad que se presentan
alegremente para consagrarse al servicio de los pobres por amor de Cristo. Esto es
algo del fuego que Él arrojó sobre la tierra, encendiendo (226).

Catalina creía que el verdadero espíritu de las Hermanas de la Misericordia era la
animación dada a sus espíritus humanos por el propio Espíritu de Dios, el Espíritu de
Cristo. En consecuencia, creía que su única obligación como fundadora era apoyar y
alimentar esta animación. Cada conferencia que daba, cada viaje que hacía y cada
carta que escribía a sus hermanas era para animar y sostener esta animación. Así, en
octubre de 1837,  por ejemplo –  dos meses después de la  muerte de su sobrina
Catherine y mientras Mary de Chantal McCann agonizaba en Kingstown -, Catalina
escribió desde Cork a Frances Warde, que también lloraba la muerte de su obispo una
semana antes: «Volveré por Carlow para verte, aunque solo sea por unas horas… Que
Dios te bendiga y te anime con su divino espíritu para que demuestres que es a



Jesucristo a quien amas y sirves con todo tu corazón» (101-2).

«Animación» fue la palabra que Catalina utilizó repetidamente para designar
el efecto de la acción misericordiosa de Dios en los corazones humanos y el
poder del ejemplo de Jesús.

Al igual que «reconfortar» «consolar» era una palabra característica del vocabulario
personal de Catalina, también lo era «animar», el verbo y sus formas adjetivas y
sustantivas. «Animación» era la palabra que Catalina utilizaba repetidamente para
designar el efecto de la acción misericordiosa de Dios en los corazones humanos y el
poder del ejemplo de Jesús. Estar animada por el Espíritu de Cristo era manifestar
toda la vivacidad, dada por Dios y humanamente sostenida, del verdadero espíritu de
la orden: el espíritu de amor mutuo y de servicio a la gente empobrecida.

Así, instó a Frances Warde, incluso en su dolor, a ser «alegre y feliz, animando a todas
a tu alrededor» (118); y le dijo a Elizabeth Moore: «Debería decir todo lo que pudiera
animarte y consolarte,  porque eres un crédito y un consuelo para mí» (167).  La
víspera de su partida a Bermondsey, encontró a Clare Moore «toda animada» (177); e
imaginó «qué renovada animación y fuerza» traería el regreso de las hermanas a la
«pobre y vieja» Baggot Street (234). Apreciaba a la recién llegada Frances Gibson,
«una dulce criatura dócil y animada, muy viva y encantada con sus deberes» (354);
creía  que  cada  visita  de  regreso  a  una  nueva  fundación  «anima  a  las  nuevas
principiantes y da confianza a las demás» (331); y, unas seis semanas antes de su
muerte,  instó  a  Juliana  Hardman,  la  joven  superiora  de  Birmingham,  a  «rezar
fervientemente por esas gracias animadoras que nos guiarán en una paz uniforme,
haciendo fácil el yugo de nuestro Querido Redentor» (379).

Catalina tenía, hay que admitirlo, una preferencia natural por el calor extrovertido, la
acción rápida y la vivacidad. Se quejaba de que Clare Augustine Moore, una artista,
era demasiado lenta, ya que tardaba todo el día en pintar «3 rosas u hojas de lirio»
(312); le preocupaba que una futura postulante, una antigua carmelita, «no está ni
medio viva» y «si se arregla, tendré una bonita tarea abriendo los ojos [abatidos] de la
pequeña carmelita» (312); y una vez deseó que la comunidad de Tullamore no fuera
«tan rastrera» a la hora de iniciar nuevas fundaciones.

Pero la animación que ella buscaba particularmente y por la que rezaba era una
realidad mucho más profunda: la vivaz generosidad de espíritu hecha posible por el
Espíritu  de  Dios,  dando  a  sus  compañeras  un  «ardiente  deseo  de  comprender



perfectamente  las  obligaciones  de  la  vida  religiosa  y  de  entrar  en  el  verdadero
espíritu de su estado» (319). Aunque Catalina entendía que todas sus asociadas eran
responsables, ante Dios, de alimentar y alentar la continuación de esta «animación»
dada por Dios, parece haber reconocido que ella personalmente tenía una obligación
especial y explícita de ejemplificar y promover este primer avivamiento, por su propio
celo. Fue la «fundadora» de las Hermanas de la Misericordia precisamente en este
sentido vivificador: reconoció y nombró el don animador de Dios; dio continuamente
vida, espíritu y apoyo al fruto de ese don; aprovechó todas las oportunidades para
animar y vigorizar a sus hermanas; y alimentó deliberadamente la caridad y el celo
que Dios les había dado. En una palabra, las animaba con sus palabras, su ejemplo, su
presencia, su afecto y su compromiso concreto en las obras de Misericordia.

Aunque  Clare  Augustine  Moore  afirma:  «No  puedo  decir  que  nuestra  querida
fundadora  tuviera  talento  para  la  educación;  adoraba  la  infancia  y  la  malcriaba
invariablemente», todos los testimonios de las primeras colaboradoras de Catalina
sugieren que fue una eficaz docente de las mujeres que fueron sus compañeras. Es
notable la precisión con la que recuerdan y atesoran sus «dichos» e instrucciones.
Catalina  estaba convencida  de  que «se  aprende más  por  el  ejemplo  que por  el
precepto», pero también tenía un agudo sentido del valor animador de la instrucción
verbal  inspiradora.  Parece  que  consideraba  las  instrucciones  orales  que  daba
regularmente a la comunidad, especialmente a las novicias, y la lectura espiritual
pública que elegía para ellas como medios muy importantes para animar el espíritu
que ya estaba vivo en ellas.

Por lo tanto, el programa diario de la comunidad de Baggot Street incluía un periodo
de tiempo por la mañana para la «Charla», antes de que comenzara el trabajo del día.
En este tiempo Catalina daba instrucciones espirituales formales a la comunidad, ya
fuera leyendo de un libro de su elección, leyendo de una transcripción que habían
hecho, o simplemente hablándoles directamente, con o sin notas. Además, instruyó
regularmente a todas las postulantes y novicias durante los cuatro años (1831-1835)
en que conservó para sí la función de Maestra de Novicias, y guio personalmente sus
meditaciones diarias  durante los  retiros  previos  a  la  recepción y  a  la  profesión.
Aunque normalmente intentaba que un sacerdote fuera el director residente del retiro
anual de agosto de la comunidad, al menos en una ocasión fue la propia Catalina
quien lo impartió. En una carta a Frances Warde a principios de agosto de 1841, se
refiere irónicamente a su próximo papel: «“Padre” McAuley dirige el retiro en la
pobre Baggot St.» (360).



Como  relatan  las  Crónicas  de  Bermondsey,  los  temas  de  Catalina  para  estas
instrucciones  eran  los  que  animaban  su  propio  espíritu,  los  grandes  temas  del
Evangelio derivados de la propia vida e instrucciones de Jesús:

Sus exhortaciones eran muy animadoras e impresionantes, especialmente sobre los
deberes de la humildad y la caridad. Éstas eran sus virtudes características, y le
encantaba  explayarse  sobre  la  descripción  que  hace  San  Pablo  de  la  caridad,
esforzándose fervientemente por ponerla en práctica ella misma e instando a todas las
personas a su cargo para que hicieran lo mismo. Amaba a todas las personas y
procuraba hacerles el bien, pero prefería especialmente a los pobres y a la infancia, a
quienes se esforzaba por instruir, aliviar y consolar de todas las maneras posibles.
Enseñaba a las hermanas a evitar todo lo que pudiera ser en lo más mínimo contrario
a  la  caridad,  incluso  la  más  leve  observación  sobre  las  maneras,  los  defectos
naturales,  etc.,  de  modo  que  debían  tener  por  norma  no  decir  nunca  nada
desfavorable de las demás. No se contentaba con que evitaran las más pequeñas
faltas contra esta virtud predilecta de nuestro Santísimo Señor, sino que deseaba que
toda  su  conducta  demostrara  que  esta  virtud  reinaba  en  sus  corazones…  Sus
lecciones  de  caridad  y  humildad,  apoyadas  en  su  ejemplo  constante,  causaban
necesariamente una profunda impresión en la mente de sus hijas espirituales.

La cronista de Bermondsey también señala cómo Catalina aprovechaba las ocasiones
casuales para desarrollar ideas importantes para el espíritu vital de la comunidad. Por
ejemplo, las Crónicas recogen sus frecuentes comentarios sobre la Regla en el recreo
vespertino:

Le gustaba explayarse sobre ciertas palabras.  «Nuestro respeto mutuo y nuestra
caridad deben ser “cordiales”; ahora “cordial” significa algo que revive, vigoriza y
caldea; tales deben ser los efectos de nuestro amor mutuo». Misericordia era para
ella una palabra de predilección. Señalaba las ventajas de la Misericordia sobre la
Caridad. «La Caridad de Dios no nos serviría de nada si su Misericordia no viniera en
nuestra ayuda. Misericordia es más que Caridad, porque no sólo otorga beneficios,
sino que recibe y perdona una y otra vez, incluso a las personas ingratas».

El  Manuscrito  de  Limerick,  siguiendo  en  parte  la  redacción  de  las  Crónicas  de
Bermondsey, habla de la comprensión humana de Catalina y de la cualidad animadora
de su voz:

No poseía logros mundanos, pero había leído mucho y sus modales eran de lo más



agradables y simpáticos. Tenía un amplio conocimiento del corazón humano y podía
adaptar fácilmente su conversación a las necesidades de quienes la rodeaban. Todo
en ella estaba subordinado al honor divino y al bien de su prójimo, pues nunca parecía
pensar o preocuparse por sí misma. Su método de lectura era tan agradable que todas
las personas acostumbradas a reconocerlo hacían que un tema fuera completamente
nuevo para ellas, algo que tal vez ya habían oído con frecuencia.

No  todas  las  instrucciones  de  Catalina  McAuley  eran  públicas  o  verbales.  Los
testimonios de su vida están plagados de ejemplos de adaptación privada al estado de
ánimo de otras personas y de enseñanza indirecta a través del ejemplo. Las Crónicas
de Bermondsey relatan un incidente que Clare Moore sólo podría haber sabido de
quien experimentó la disculpa de Catalina:

Un acto de abajamiento de sí misma que ocurrió en los últimos cuatro años de su vida
no debe ser pasado por alto en silencio; fue relatado con lágrimas por la hermana que
fue objeto del mismo a una amiga. Ella le había hablado, según le pareció, bastante
bruscamente,  y  pocas  horas  después  fue  a  ver  a  la  hermana  y  le  preguntó  si
recordaba quién había estado presente en aquel momento. Como varias habían estado
allí, la hermana contestó que no podía decirlo, porque no se había dado cuenta de
cuáles eran, pero como nuestra Reverenda Madre le pidió que tratara de recordarlas
y  se  las  trajera,  fueron  llamadas,  y  cuando  todas  se  reunieron  nuestra  querida
Reverenda Madre se arrodilló humildemente y le pidió perdón por la manera en que
le había hablado aquella mañana.

Incluso en su lecho de muerte, Catalina enseñó a sus hermanas la necesidad de la
caridad total. Por alguna razón, quizá asociada a su antiguo apoyo a las Hermanas de
la Caridad irlandesas y a lo que él consideraba competencia de Catalina con ellas, el
Decano Walter Meyler, que se convirtió en párroco de San Andrés en 1833, era, como
dice  Clare  Augustine  Moore,  «no  amistoso».  Su  relación  empeoró  durante  su
prolongada controversia sobre la capellanía. Clare Augustine, que estaba presente en
Baggot Street en aquel momento, relata los detalles:

Una de las primeras cosas que hizo fue prohibir la 2ª Misa los domingos, lo que cortó
un gran recurso para la caridad, e intentó que no se predicara el Sermón de la
Caridad en la Iglesia Parroquial, pero el Arzobispo decidió que así fuera. Muchas
otras pruebas surgieron de la misma fuente… Luego se negó [en 1837] a permitir que
la  institución  tuviera  un  capellán  propio,  proponiendo  que  esa  tarea  fuera



desempeñada por uno de los clérigos adscritos a San Andrés. La Pobre Fundadora,
que preveía la inconveniencia de tal arreglo, se negó a consentir, y él inmediatamente
puso  un  interdicto  en  la  capilla,  de  modo  que  durante  algunos  meses  nosotras
diariamente, y las jóvenes en los días de precepto, salíamos a Misa. Después de casi
dos meses, con mucha dificultad permitió al P. Colgan, O.C.C.,… decir Misa y dar la
Sagrada Comunión el día de Navidad; pero como declaró que no renovaría el permiso,
ella tuvo que ceder, y tuvimos que soportar muchos inconvenientes, especialmente en
lo que se refería a las confesiones de la infancia en la escuela.

Las cartas más enérgicas de Catalina tratan de esta controversia. Se quejó por escrito
a John Hamilton, Archidiácono de Dublín, y al propio Decano Meyler, de quien recibió
el  19  de  diciembre  de  1837  una  carta  tan  dolorosa  que  dice  que  la  quemó
inmediatamente después de leer sólo una parte de ella (Bolster 43-44). Sufrió mucho
por la intransigencia del decano y, como admitió en una carta a Frances Warde, luchó
por liberarse de toda «amargura» (129).

Sin embargo, mientras Catalina agonizaba el 11 de noviembre de 1841, recibió la
visita de varios sacerdotes, entre ellos Decano Meyler. Mary Vincent Whitty, que
había entrado en Baggot Street en 1839, estaba junto a Catalina. Aunque es posible
que ella no se diera cuenta de la importancia de lo que vio y oyó, las integrantes de
más edad de la comunidad que estaban con ella seguramente sí. Al día siguiente Mary
Vincent escribió sobre la  escena que había presenciado,  mientras Catalina pedía
perdón a Walter Meyler: «Ayer le pidió perdón a Dr. Meyler – si alguna vez había
hecho o dicho algo que le disgustara – él le dijo que no debía pensar en eso ahora y le
prometió: cuidaré y haré todo lo que pueda por sus hijas espirituales – ella lo miró tan
complacida y le dijo: lo harás – entonces que Dios te ayude y te recompense por ello».

En su Regla, Catalina había exhortado a sus hermanas a conservar los lazos de unión
y caridad establecidos por Jesucristo, y a extender esa Misericordia a otras personas.
En las últimas horas de su vida, cuando ya no le era posible dar charlas espirituales,
continuó animando a sus hermanas por el medio que siempre había considerado más

persuasivo: la animación poderosa y duradera que ofrece el ejemplo humano.9



Escuchar hoy a Catalina McAuley
Escribiendo a Mary Cecilia Marmion el viernes, 12 de noviembre de 1841, Mary
Vincent  Whitty  habla  del  privilegio  especial  que  tuvo  la  noche  previa:  «Tuve  el
consuelo, pues es el consuelo grato aunque melancólico de leer las últimas oraciones
por ella, cerrar sus ojos y esa boca de la que he recibido tales instrucciones».

En la renovación de espíritu y acción en la que las Hermanas de la Misericordia de las
Américas y sus asociadas/os están ahora seriamente comprometidas/os, guiadas/os
por la Declaración de Dirección del Instituto, estamos, creo, llamadas/os a escuchar y
practicar  de  una  manera  más  urgente  las  instrucciones  de  Catalina,  quizás
especialmente aquellas sobre consolar y animar.

Si nos consideráramos explícitamente llamadas a la labor deliberada de consolar a los
afligidos:

• Podríamos, por ejemplo, levantarnos cada mañana con la decisión de buscar a las
personas más gravemente afligidas, escondidas entre los pliegues de los encuentros
de cada día, y ofrecerles consuelo real de forma consciente y tangible.

•  Podríamos  considerarnos  especialmente  llamadas  a  abogar  por  las  personas
afligidas y a estar presentes en ellas, cuyos caminos quedan fuera de nuestro mapa
cotidiano y cuyas sendas debemos buscar.

• Podríamos examinar nuestras conversaciones, actividades, empleo del tiempo y uso
de los recursos materiales en términos de hasta qué punto, de hecho, dan consuelo a
los afligidos.

• Podríamos preferir conscientemente visitar lugares donde la gente sufre, en lugar
de lugares para nuestro propio placer, y desplazaríamos gradualmente el centro de
nuestra  gravedad personal  de  situaciones  en las  que nos  sentimos consoladas  a
situaciones que claman por el consuelo que podemos dar.

• Podríamos defender pública y sistemáticamente a los afligidos contra los poderes y
designios que les afligen, denunciando esas estructuras aflictivas y trabajando para
corregirlas o eliminarlas.

•  Podríamos preguntarnos explícitamente al  final  de cada día:  «¿Al  lado de qué



afligido me he solidarizado deliberadamente hoy, y qué he hecho para consolarle o
consolarles?».

Si nos considerásemos llamadas, precisamente, a la profunda labor de animar los
espíritus humanos:

• Podríamos considerar cada encuentro y cada acción en el curso de nuestros días
como  dirigidos  principalmente  a  este  propósito  explícito:  ayudar  a  encender  y
sostener la esperanza, la confianza y el  amor que es la presencia vivificante del
Espíritu en todas las personas.

• Podríamos animarnos e inspirarnos mutuamente hablando más abiertamente de las
realidades cristianas que nos animan e inspiran personalmente: podríamos hablar de
estas realidades con menos reticencia y privacidad.

•  Podríamos  encontrar,  en  nuestras  relaciones  con  colaboradores  y  con  quienes
servimos, formas sensibles de hablar de Dios y de Jesús (Cristo), para no dejar pasar
semanas y meses sin dar cuenta de la esperanza que está viva en nosotras, o de
nuestro agradecimiento y confianza en la Misericordia de Dios.

• Podemos ser, lisa y llanamente, alegres y exultantes, porque la «buena nueva» que
nos anima y puede animar a otras personas es profundamente alegre, incluso cuando
otras «noticias» son desgarradoras.

•  Podríamos  considerar  la  «educación  religiosa»,  entendida  en  sentido  amplio  y
profundo, como la quintaesencia del ministerio de cada una de nosotras, sea cual sea
la descripción de nuestro trabajo o nuestra ubicación.

• Podríamos defender la presencia viva de Dios en todas sus formas humanas vitales,
y trabajar contra las prácticas que no dan vida y contra la muerte sistémica allí donde
se produzcan.

• Podríamos estar nosotras mismas deliberadamente animadas por la práctica de
Jesús, y ofrecer explícitamente su ejemplo para la animación de las demás personas.

Si nos entregáramos a una renovación personal tan centrada, ¿no recrearíamos el
espíritu original de nuestro Instituto de un modo tan vigoroso que seríamos tan vivas
y fervientes como las «primogénitas» de Catalina que, como ella decía, «renuevan
mucho mi pobre espíritu»? (226).



Notas
1.  Aunque  lamento  ciertas  simplificaciones  y  generalizaciones  excesivas  en  su
tratamiento de las religiosas, aplaudo lo que Bonnie S. Anderson y Judith P. Zinsser
han hecho por nuestro conocimiento de la historia de las mujeres en Europa, en sus
dos volúmenes, Una historia propia (Nueva York: Harper and Row, 1988). Queda por
escribir una obra comparable sobre las mujeres en la historia de la Iglesia. En este
sentido, la investigación académica sobre la vida y obra de Catalina McAuley puede
contribuir a una mejor comprensión de la historia eclesiástica irlandesa del siglo XIX
y de la historia eclesiástica en general.

2.  En este  ensayo se  hace referencia  frecuente a  varios  manuscritos  biográficos
iniciales y cartas sobre Catalina McAuley escritas por sus primeras asociadas, así
como a entradas en las Crónicas de ciertas fundaciones tempranas. Deseo agradecer
a las archivistas, archivistas asistentes u otras hermanas su amable ayuda y destacar
con  respeto  su  fidelidad  en  el  cuidado  de  los  documentos  de  nuestra  herencia:
Hermanas  Teresa  Green  (Bermondsey),  Norah  Boland  (Brisbane),  Nessa  Cullen
(Carlow), Mary Paschal Murray (Derry), Mary Magdalena Frisby (Dublín) – que ha
llevado durante mucho tiempo una responsabilidad especial, con gran sabiduría y
solicitud, Mary Pierre O’Connor (Limerick) y Mary Celestine (Tullamore).

3.  Las  referencias  a  la  Regla  corresponden al  manuscrito  de  Catalina  McAuley,
conservado en los archivos de las Hermanas de la Misericordia, Dublín. Los números
de los capítulos y de los artículos (párrafos) figuran entre paréntesis, separados por
un punto.

4. En este ensayo las referencias a las cartas de Catalina son generalmente a la
edición de Mary Ignatia Neumann, RSM, Las Cartas de Catalina McAuley (Baltimore:
Helicon, 1969), y por lo tanto sólo los números de página se dan entre paréntesis.
Cuando  la  referencia  es  a  la  edición  de  Mary  Angela  Bolster,  RSM,  La
Correspondencia de Catalina McAuley (Cork y Ross: Hermanas de la Misericordia,
1989), se indica entre paréntesis.

5.  En su  excelente  artículo,  «Hacia  una Teología  de  la  Misericordia»,  en  MAST
[Asociación de la  Misericordia sobre Escrituras y  Teología]  Revista 2 (Primavera
1992), 1-8, Mary Ann Scofield, RSM, ofrece un excelente análisis de la concepción de
la Misericordia, hacer que debió inspirar y dirigir a Catalina McAuley. En el presente



artículo, en el que me centro en el lenguaje del «consolar», sólo deseo ofrecer otra
manera de nombrar la misericordia que caracterizó las actitudes y el comportamiento
de  Catalina,  utilizando  una  palabra  que  ella  usaba  con  más  frecuencia  que
«misericordioso» o «misericordia». Las palabras y conceptos que las Hermanas de la
Misericordia  usamos  para  expresar  nuestras  convicciones  y  compromisos  más
fundamentales  pueden,  por  la  misma  frecuencia  con  que  los  usamos,  volverse
demasiado familiares y perder así parte de su poder para inspirarnos. Esto puede
suceder con la palabra «Misericordia», que significa realidades bíblicas e históricas
tan ricas. Tal vez la reflexión sobre «consolar a los afligidos» pueda renovar nuestra
comprensión de ciertos aspectos de la Misericordia, que es el carisma fundacional de
nuestro Instituto.

6. El Diccionario Oxford de la lengua inglesa indica que los significados actuales de la
palabra «consuelo» – así como de la palabra «animado», que se tratará más adelante –
eran también los significados habituales de estas palabras a principios del siglo XIX,
cuando las utilizaba Catalina McAuley.

7. Modelos de Dios, de Sallie McFague (Filadelfia: Fortress Press, 1987), ofrece una
persuasiva interpretación de los modos de la presencia de Dios en y hacia el mundo
«como madre [progenitora], amante y amiga de los últimos y más pequeños de toda la
creación» (91). Aunque McFague no nombra explícitamente «Consolador» a ninguno
de sus tres modelos, su presentación experimental de estas tres metáforas de Dios –
para representar el amor, la actividad y la ética «creadora, salvífica y sustentadora»
de  Dios  –  enriquece  enormemente  nuestra  comprensión  de  la  presentación
escriturística del «Dios de toda consolación» que efectúa y sostiene «la consolación de
Israel».

8. Este testimonio ocular es la fuente más antigua de la tradición de la «buena taza de
té», que Mary Austin Carroll, Vida de Catalina McAuley (Nueva York: Sadlier, 1890),
registra más tarde como una «cómoda taza de té» (437). La obra de Carroll se publicó
por primera vez en 1866.

9. Partes de este ensayo están tomadas de dos capítulos del libro sobre Catalina
McAuley que estoy terminando para su publicación. El libro contendrá los textos de
los primeros manuscritos biográficos sobre Catalina, así como el texto del manuscrito
original de Catalina para la primera Regla y Constituciones, junto con extensas notas
y comentarios sobre su composición. Distribuí el texto de la Primera Parte de la Regla



y mis notas finales sobre ella en la Reunión de la Directiva de la Federación de las
Hermanas de la Misericordia de las Américas, en Manchester, Nuevo Hampshire, el
24 de junio de 1989.

Publicado originalmente en inglés en The MAST Journal Volumen 3 Número 1 (1992). 


