Consolar y animar: La obra
generativa de Catalina
McAuley

escrito por Mary C. Sullivan, RSM

En este ensayo deseo explorar los conceptos de Catalina McAuley de consolar y
animar, con los que creo que definidé tanto su propia y tnica contribucién a la
fundacion de las Hermanas de la Misericordia, como dos obras esenciales de quienes
personalmente impulsarian la refundacion de la misién de las Hermanas de la
Misericordia en este siglo y en el siguiente. «Consolar» y «animar» figuran entre las
palabras mads utilizadas en el vocabulario personal de Catalina. Son verbos
extrovertidos, vigorizantes y vivificadores, que representan para ella tanto la accién
misericordiosa de Dios respecto a nuestra persona, como dos aspectos de la respuesta
misericordiosa que Dios nos pide en Cristo Jesus.

La atraccion caracteristica de Catalina por estos verbos (y sus formas sustantivas y
adjetivadas) es una pista lingiiistica importante de su definicién operativa de una

actitud de misericordia, y de la sencillez de su autocomprensién como «fundadora».'
Estas palabras, que ella utiliza con tanta frecuencia, no s6lo dan una idea de su
cristologia, pneumatologia y eclesiologia implicitas, sino que también definen los


https://themastjournal.org/es/articles/consolar-y-animar-la-obra-generativa-de-catalina-mcauley-es/
https://themastjournal.org/es/articles/consolar-y-animar-la-obra-generativa-de-catalina-mcauley-es/
https://themastjournal.org/es/articles/consolar-y-animar-la-obra-generativa-de-catalina-mcauley-es/

esfuerzos centrales de lo que ella consideraria el proyecto evangélico fundamental de
las Hermanas de la Misericordia.

Consolar a las personas
afligidas:

En su carta del 28 de agosto de 1844, Clare Moore, una de las primeras asociadas de
Catalina, relata la conmovedora historia de Catalina y Mary Ann Redmond:

En julio [de 1830], antes de que Rvda. Madre fuera a George’s Hill, fue enviada por
Dr. [Michael] Blake para atender a una joven con una hinchazon blanca en la
rodilla. Su padre y su madre habian muerto, y no tenia a nadie con ella, salvo una
Jjoven prima inexperta y una enfermera rural de avanzada edad. Se llamaba Mary Ann
Redmond y era de Waterford o Cork. Los primeros médicos que la atendieron
juzgaron necesario amputarle la extremidad. Dr. Blake le pidié a Rvda. Madre que le
permitiera estar en Baggot St. para la operacion, ya que estaba tan sola y sin
amistades. La caridad de Rvda. Madre consintié de inmediato, fue alojada en la gran
habitacion que ahora estd dividida en Noviciado y Enfermeria. Madre Mary Ann
[Doyle] y Hermana Mary Angela [Dunne] estuvieron presentes en la operacion; sus
gritos eran espantosos, la atendimos noche y dia, durante mds de un mes, al cabo del
cual fue trasladada un poco apartada, al campo.

De este evento las Crdénicas de Bermondsey dicen: «Sefiorita McAuley le ofrecié un
hogar en Baggot Street para poder asistirla y consolarla bajo esta terrible operacion,
la cual se realizé alli, aunque sin ningun resultado benéfico. Durante el mes que la

joven estuvo en el convento, la vigil dia y noche con la solicitud de una madre...»*

Esta breve narracion de Catalina McAuley consolando a Mary Ann Redmond, velando
por ella dia y noche con la solicitud de una madre, es una muestra reveladora del
caracter de Catalina: una historia luminosa a través de la cual se puede entrar en
otras historias de la narracion mas amplia de su vida y comenzar a sondear la calidad
precisa de su Misericordia. Porque la vida de Catalina fue, en gran medida, lo que ella
entendia que debia ser toda narracién cristiana de la vida: una representacion, en un
nuevo tiempo y lugar, de la historia continua de la propia donacién consoladora de
Dios en la historia humana, en, con y para las personas empobrecidas y sufrientes.



«Les aseguro que lo que hayan hecho a uno solo de éstos, mis hermanos
menores, me lo hicieron a mi» (Mat 25, 40)

Si se estudia la vida de Catalina y se reflexiona atentamente sobre sus palabras
escritas y sobre las memorias de sus primeras asociadas, no es dificil encontrar la
historia arquetipica de la Misericordia de Dios a la luz de la cual Catalina leyd y
configuré su propia vida. Esa historia es el ejemplo de Jestus de Nazaret y la invitacion
a seqguirle que hace explicita en su autoidentificacién con las personas empobrecidas:
«Les aseguro que lo que hayan hecho a uno solo de éstos, mis hermanos menores, me
lo hicieron a mi» (Mt 25, 40). En las palabras mas serias y deliberadas que Catalina
ha escrito - las secciones de la Regla de las Hermanas de la Misericordia que ella
misma compuso - ella expreso6 repetidamente esta conviccion fundamental de su vida:

Al emprender el arduo, pero muy meritorio deber de instruir a los Pobres, las
hermanas a quienes Dios ha tenido a bien llamar a este estado... animardn su celo y
fervor con el ejemplo de... Jesucristo, que dio testimonio en todas las ocasiones de
un tierno amor a sus pobres y declaro que consideraria hecho a si mismo todo lo que

se les hiciera. (1.2)°
Insto a sus hermanas a recordar esto:

La Misericordia, camino principal sefialado por Jesucristo a quienes desean seguirle,
en todas las épocas de la Iglesia ha impulsado a fieles de modo particular a instruir y
consolar a enfermos y moribundos pobres, tal como en ellos consideraban a la
persona de nuestro Divino Maestro que ha dicho: «Les aseguro que lo que hayan
hecho a uno solo de éstos, mis hermanos menores, me lo hicieron a mi». (3.1)

Asi entendia Catalina McAuley la esencia de la Misericordia cristiana: profunda
semejanza interior y exterior con Jesucristo y solidaridad misericordiosa con El en la
persona de sus pobres y necesitados, en sus moradas y en la suya propia. Las
habitaciones de su casa, sus mesas y sillas, sus camas y su comida, su cuerpo y su
espiritu, sus brazos y sus piernas, su salud y su enfermedad eran para «el cuidado de

sus carisimos pobres» (388).* Y fue este tipo de entrega ardiente lo que buscé en las

primeras Hermanas de la Misericordia.

Catalina parece haberse puesto en el lugar de quienes sufren y haber sentido
su sufrimiento como propio.



El Amplio Manuscrito de Derry, en su forma actual, comienza con la afirmacion de
que, incluso antes de la muerte de William Callaghan, Catalina:

se deleitaba proyectando medios para ofrecer refugio a mujeres jovenes
desprotegidas. Entonces no tenia expectativas de la gran fortuna que mds tarde fue
suya, pero su benefactor habia hablado una vez de dejarle mil libras, y ella penso que,
si tenia eso, o incluso unos pocos cientos, alquilaria un par de habitaciones y
trabajaria para y con sus protegidas. La idea la perseguia en suefios. Noche tras
noche se veia a si misma en un lugar muy grande, donde un gran niimero de mujeres
jovenes trabajaban como lavanderas o en labores sencillas, mientras que ella misma
estaba rodeada de una multitud de menores harapientos a quienes lavaba y vestia
muy afanosamente. Por lo tanto, se planed que las instalaciones [en Baggot Street]
contuvieran dormitorios para mujeres jovenes que, por falta de proteccion adecuada,
pudieran estar expuestas al peligro, una escuela femenina para pobres, y
apartamentos para sefioras que pudieran elegir, por un tiempo definido o indefinido,
dedicarse al servicio de los pobres.

La casa de Baggot Street se convirtid, de diversas maneras practicas y
misericordiosas, en un lugar de refugio, proteccion, formacioén y consuelo para
docenas de mujeres jovenes e infantes en situacion de orfandad, sin hogar y angustia.
Segun la carta de Clare Moore del 26 de agosto de 1845: «la pequefia Mary Quinn
[una huérfana] solia sentarse [a la mesa] entre Rvda. Madre y Madre Francis Warde».
Durante la epidemia de colera de 1832, al menos un bebé fue llevado a casa en el chal
de Catalina. De nuevo, es Clare Moore quien cuenta la historia de como cuidaban a
las personas enfermas y moribundas victimas del célera:

Fuimos temprano por la manana, cuatro hermanas, que fueron relevadas por otras
cuatro en dos o tres horas, y asi hasta las 8 de la tarde. La Rvda. Madre iba
mucho. Solia ir en el coche de Kirwan, y una vez que una pobre mujer habia sido
recluida recientemente o en ese momento y murio justo después de cdlera, la querida
Rvda. Madre tuvo tanta compasion del bebé que lo llevo a casa bajo su chal y lo puso
a dormir en una camita en su propia celda, pero como pueden adivinar la cosita lloro
toda la noche, la Rvda. Madre no pudo descansar, asi que al dia siguiente se lo dieron
a alguien para que lo cuidara.

Parece que Catalina se puso en el lugar de quienes sufren y sinti6 su sufrimiento
como propio. En noviembre de 1840 escribié apenada a Catherine Meagher en Naas



sobre el desempleo generalizado en Dublin y su incapacidad para alojar a una joven
enviada a Baggot Street en busca de refugio:

Lamento muchisimo que sea imposible recibir a esa joven persona. Estamos siempre
tan colmadas [50-60 en la Casa de Misericordia] en esta temporada, tantos yéndose
de Dublin, despidiendo personal de servicio y tan pocos tomadndolo. Todos los dias
recibimos pedidos lamentosos de criaturas jovenes e interesantes, pasteleras y
modistas que, en esta temporada, no pueden encontrar empleo y estan totalmente
desprotegidas.

Estoy segura de que hablé con dos de ellas ayer, quienes estaban hambrientas,
aunque tenian muy buen aspecto. He tenido sus rostros abatidos ante mi desde
entonces. Temi herir sus sentimientos si les ofrecia comida y no tenia dinero (255-6).

Para nombrar con mayor precision la obra de Misericordia de Catalina McAuley es
util estudiar su vocabulario caracteristico, las palabras que utilizé repetidamente para
expresar sus propoésitos, valores y deseos. Las elecciones editoriales que hizo al
transcribir y componer la Regla y las Constituciones de las Hermanas de la
Misericordia son una fuente especialmente fructifera para tal conocimiento, como lo
son las palabras clave en sus cartas y otros escritos. Por otra parte, como su
vocabulario personal influyd indirectamente en la redaccién de los primeros
testimonios de su vida, las palabras concretas que sus compafieras usaron
repetidamente al recordarla también ofrecen una vision clara de la misericordia de
Catalina.

De especial importancia para identificar la Misericordia que era central en su
caracter y comportamiento es su uso repetido y en cierto modo intercambiable de las
palabras «animar» y «consolar». En las cartas que escribi6 a sus hermanas a partir de
1837, después de la primera fundacion fuera de Dublin, utilizé con frecuencia estas
palabras para referirse al consuelo que ella misma sentia o deseaba, al consuelo que
queria dar a los demas y, especialmente, al consuelo que Dios da. «Consuelo» es,
creo, la forma distintiva de Catalina de nombrar tanto el efecto del trabajo y las
relaciones activamente misericordiosas, como la profunda misericordia de Dios que

ella crefa que inspira y hace posible todo consuelo humano genuino.’

Por ejemplo, en sus cartas Catalina dice que podia hablar con James Maher (Carlow)
«con toda la confianza de quien se dirige a un amigo de larga experiencia, y tal



consuelo no me corresponde a menudo» (116-17); anticipa el «consuelo» que le dara
el lavadero terminado, al poder ver establecido algin medio de mantener a nuestras
mujeres y ninas pobres de la Casa de Misericordia (122); sefiala que Andrew
Fitzgerald (Carlow College) «me dio un gran consuelo, porque mientras condenaba el
hecho [en la controversia de Kingstown], me hizo razonar y trajo paz a mi corazéony a
mi mente» (125); y admite ante Frances Warde, «qué consuelo seria tenerte una vez

mds entre nosotras» en Baggot Street (170).°

Desde Birr escribe: «Tenemos dos grandes comodidades aqui, excelente pan al estilo
del pan casero de Dublin, y agua de vertiente pura y cristalina» (292); «qué consuelo
le da [a ella] oir de la constante alegria [de Mary Teresa White]» (303); estd «muy
consolada de encontrar que todo en Birr va tan bien» (315); «la consuela mas de lo
que puede expresar encontrar a [las novicias] iniciadas en el verdadero espiritu de su
estado» (326-7); y se siente «consolada al oir que la aparente gran cruz [de Frances
Warde] no es tan pesada como se temia» (342).

En todos estos casos, y en otros, Catalina habla del consuelo humano que confieren la
compasién y la presencia, de la solicitud que se extiende para compartir la necesidad
o el dolor de otra persona, y de sencillas formas humanas de solidarizarse con la
gente. En casi todos estos casos esta implicito su consuelo personal cuando se
asegura el bienestar de otras personas.

El concepto que tenia Catalina del consuelo y la consolacion era claramente
biblico...

Ya que Catalina misma conoci6 el dolor de la «pena», la «humillacién», la
«perplejidad», lo «agridulce», el «pavor», la «angustia» e incluso la «amargura»,
como atestiguan sus cartas, sabia lo que el consuelo, la consolacidon y el tierno afecto
podian significar para quienes sufren, ya fueran pobres, enfermos y moribundos, o sus
propias hermanas jovenes. Por lo tanto, estaba deseosa de dar consuelo humano a
otras personas en su afliccion y asegurarles el consuelo que Dios les daria. Ella creia
que «su Padre Celestial ofrecera consuelo [a los pobres de Kingstown]» (142);
aseguro a Frances Warde que «Dios le enviara algun gran consuelo» en su afliccion
personal (341); urgié a las hermanas cedidas por Dublin para consolar a Clare Moore
cuando la fiebre tifoidea afecté a la fundacién de Londres (311); y sobre la gente
pobre de Charleville escribid, «mi corazén se entristecié cuando pensé que los pobres
estaban privados del consuelo que Dios parecia querer para ellos» (138).



Una de las expresiones mas tiernas del deseo de consuelo de Catalina es su carta del
21 de marzo de 1840 a Elizabeth Moore, sobre la muerte de Mary Teresa Vincent
(Ellen) Potter, una joven hermana profesa de la comunidad de Limerick:

Nunca pensé que algo en este mundo podria afectarme tanto. He llorado mucho y he
implorado a Dios que te dé consuelo. Sé que lo hard... Mi corazon estd apenado, no
por mi ni por la dulce inocente alma que ha vuelto al seno de su Padre Celestial, sino
por ti. Ten la certeza que iré a verte, aun si me desviara mucho de mi camino, y estoy
segura de que sentiré la ausencia cuando entre al convento.

Implorando de corazon que Dios te conceda su divino consuelo, y que conforte y
bendiga a todas las queridas hermanas, me despido, tu siempre muy afectuosa M. C.
McAuley (204).

Los relatos escritos por las primeras asociadas de Catalina cuentan numerosas
historias de ella consolando a afligidos, de sus esfuerzos por dar valor y esperanza,
aliviar el dolor, levantar el animo, impartir aliento y alegria, alterar situaciones
aflictivas y ofrecer seguridad y proteccion. Por ejemplo, la entrada de las Cronicas de
Bermondsey de 1841, que conserva los recuerdos de Clare Moore, habla de Catalina
levantandose por la mafana temprano y «seleccionando y transcribiendo de los libros
piadosos ciertos pasajes que podrian ser utiles para la instruccion o el consuelo de las
personas pobres enfermas». Las Crdénicas también sefialan que «su compasion la llevo
a hacer los mayores sacrificios en favor de sufrientes y afligidos». Por ejemplo,
durante la epidemia de colera, «se la podia ver entre muertos y moribundos, rezando
junto al lecho del cristiano agonizante, inspirandole sentimientos de contriciéon por
sus pecados, sugiriéndole actos de resignacion, esperanza y confianza, y elevando su
corazon hacia Dios por la caridad».

El concepto de Catalina de consuelo y consolacion era claramente biblico y estaba
intimamente relacionado con su teologia de la Misericordia de Dios y con su
cristologia. Para ella, el consuelo o la consolacion de Dios era la constatacion, dada
por Dios, de que las vidas humanas son, a pesar de toda aflicciéon y aparente
devastacion, finalmente sostenidas y redimidas por el cuidado misericordioso de Dios
manifestado en Jesucristo y en la accion de quienes le siguen. Catalina hizo suya,
pues, la tarea profética anunciada por Deutero-Isaias y cumplida irrevocablemente en
Jests: «Consuelen, consuelen a mi pueblo, dice su Dios: hablen al corazén de
Jerusalén, anuncienle que se ha cumplido su condena y esta pagado su crimen, ya que



de la mano del Sefior ha recibido doble castigo por sus pecados» (Isaias 40, 1-2).

En los rostros de las victimas del colera, de las jovenes indigentes, de los pobres
moribundos, de las mujeres desempleadas sin hogar y de sus propias companeras
enfermas y moribundas, llegé a conocer, como San Pablo: «Padre compasivo y Dios de
todo consuelo, que nos consuela en cualquier tribulacion, para que nosotros, podamos
consolar a los que pasan cualquier tribulaciéon con el mismo consuelo que recibimos
de Dios» (2 Cor 1, 3-4).

Catalina McAuley deseaba ser un paraclito, una abogada, una consoladora. Aunque no
era una teologa sistematica, los aspectos de lo que debio ser su teologia operativa de
participacién en la obra del Espiritu de Dios son evidentes, de forma fragmentaria, a
lo largo de sus escritos. En una hoja suelta de su Diario de Meditaciones habia escrito
una «Oracion antes de la Meditacion» que comienza asi: «Ven Espiritu Santo, habita
en nuestros corazones y enciende en ellos el fuego de tu divino amor». Para Catalina,
este fuego, que ella dice que «Cristo encendié», es el amor vibrantemente activo de
Dios y al préjimo, modelado en la practica de Jesus, e inspirado y sostenido por el
Espiritu de Dios.

Creo que Catalina McAuley conocid, en su propio «lado», el poder y la
presencia de este Espiritu...

Como senala el Diccionario Expositivo de Palabras del Nuevo Testamento de W. E.
Vine, parakletos, que significa literalmente «llamado al lado de uno», era «usado en
un tribunal de justicia para denotar un asistente legal, un abogado defensor, un
abogado; luego, en general, uno que defiende la causa de otro... En el sentido mas
amplio, significa socorrer, consolar» (200). Jesus fue tal consejero, y prometio «otro
Consejero» (Juan 14, 16), el Espiritu de la Verdad asegurado a sus discipulos en Juan
14, 26, 15, 26 y 16, 7. Creo que Catalina McAuley conocid, a su propio «lado», el
poder y la presencia de este Espiritu, y que, por tanto, se supo explicitamente llamada
a ser la voz humana, las manos y los pies de este Consejero consolador, literalmente,

al lado y en defensa de las personas pobres y afligidas.’

En un importante conjunto de cartas escritas durante la ultima enfermedad de
Catalina, Mary Vincent Whitty, que entonces tenia veintidos afos, registra el ultimo
uso que Catalina hizo de la palabra «consuelo». Escribiendo a Mary Cecilia Marmion
en Birmingham, el 12 de noviembre de 1841, el dia después de la muerte de Catalina,



Mary Vincent relata una escena junto a la cama de Catalina el dia previo:

Le dijo a Hermana Teresa [Carton], ahora temiendo que se me olvide otra vez, les
dirds a las hermanas que se tomen una buena taza de té - creo que la sala de la
Comunidad seria un buen lugar - cuando yo no esté y que se consuelen unas a otras -
pero Dios las consolard - me dijo, si te entregas enteramente a Dios - todo lo que
tienes para servirle, cada poder de tu mente y de tu corazon - tendrds un consuelo

que no sabrds de dénde viene.’

En este ultimo acto humano de consuelo, el caracter misericordioso de Catalina
McAuley se manifiesta con notable sencillez y familiaridad. La misma atencién
practica a las necesidades de otras personas que habia marcado toda su vida, el
mismo reconocimiento de toda la vida de que los seres humanos deben consolarse
mutuamente, y la misma conviccion permanente de que, finalmente, todo el consuelo
viene de Dios se concentran aqui en una «taza de té» para quienes sufren.

Animar el espiritu humano

El rasgo sobresaliente del comportamiento de Catalina McAuley precisamente como
fundadora no es que fuera sobresaliente, aunque lo era. Mas bien fue su animacién
del celo de sus companeras. Su modo colaborativo y solidario de liderazgo eclesial
fue, en muchos aspectos importantes, un modelo nuevo y femenino de administracion
eclesial. Estuvo dispuesta a trabajar con sus asociadas y a aceptar lo que éstas
aportaban a sus esfuerzos comunes, incluso cuando su talento, sus conocimientos o su
valor podian parecer inferiores a lo que se necesitaba en ese momento; estuvo
dispuesta a aprender de ellas y con ellas a medida que se desarrollaba la década;
sufri6o con ellas y ocupd su lugar a su lado, en la pobreza, la incertidumbre, la
enfermedad y la muerte; y se hizo a si misma, gradual y finalmente, completamente
prescindible para su trabajo y su futuro. En todo esto, su tnica e insustituible
contribucién como fundadora fue animarlas, es decir, recordarles continuamente el
verdadero espiritu de lo que pretendian y encender, por todos los medios humanos a
su alcance, la vida y el deseo que Dios les habia dado y que ya habia en ellas.

Catalina escribié a menudo sobre el «verdadero espiritu» de la orden, la
quintaesencia de su proyecto religioso comun. Para ella, este espiritu vital era el amor
de Dios, la realidad vital fundamental que daba fuerza y propoésito a todas las



particularidades humanas de su vida y su trabajo. Su fuente era la bendicion
misericordiosa de Dios; sus dos manifestaciones externas eran su propia unién y
caridad y su misericordia hacia las demas personas. Escribiendo en la Pascua de 1841
a su intima amiga Elizabeth Moore, Catalina se alegraba del espiritu de las jovenes
que se preparaban para la toma de habito y la profesion de votos en Baggot Street:

Todas estan bien y felices. La bendicion de la unidad atin reina entre nosotras y, oh,
qué bendicion, deberia hacer que todo lo demds fuera nada. Todas rien y juegan
juntas, no hay una sola alma fria o dura. Desde el dia que entran, toda reserva poco
caritativa desaparece. Este es el espiritu de la Orden, en verdad, el verdadero espiritu
de Misericordia derramdndose sobre nosotras... (330-31)

Catalina creia que este espiritu calido, libre y lleno de gracia era de origen divino. Era
el propio don animador de Dios para la comunidad y para quienes servian, si se
entregaban a él, lo atesoraban y actuaban en consecuencia. Era, creia ella, «algo del
fuego que [Cristo] arrojo sobre la tierra» (226). Catalina se refiere dos veces a este
versiculo del Evangelio de Lucas (12, 49) al describir a las jovenes inglesas que se
preparaban para la fundacion en Birmingham:

Ellas son todo lo que es prometedor - todas las marcas de la verdadera vocacion
sélida - mds edificante en todo momento, en la recreaciéon la mds alegre de las
alegres. Hasta ahora parecen haber correspondido muy fielmente a las gracias
recibidas, pues cada dia se nota mayor fervor y animacion... Renuevan grandemente
mi pobre espiritu: cinco criaturas dignas de adornar la sociedad que se presentan
alegremente para consagrarse al servicio de los pobres por amor de Cristo. Esto es
algo del fuego que El arrojé sobre la tierra, encendiendo (226).

Catalina creia que el verdadero espiritu de las Hermanas de la Misericordia era la
animacion dada a sus espiritus humanos por el propio Espiritu de Dios, el Espiritu de
Cristo. En consecuencia, creia que su unica obligacién como fundadora era apoyar y
alimentar esta animacion. Cada conferencia que daba, cada viaje que hacia y cada
carta que escribia a sus hermanas era para animar y sostener esta animacion. Asi, en
octubre de 1837, por ejemplo - dos meses después de la muerte de su sobrina
Catherine y mientras Mary de Chantal McCann agonizaba en Kingstown -, Catalina
escribié desde Cork a Frances Warde, que también lloraba la muerte de su obispo una
semana antes: «Volveré por Carlow para verte, aunque solo sea por unas horas... Que
Dios te bendiga y te anime con su divino espiritu para que demuestres que es a



Jesucristo a quien amas y sirves con todo tu corazon» (101-2).

«Animacion» fue la palabra que Catalina utilizé repetidamente para designar
el efecto de la accion misericordiosa de Dios en los corazones humanos y el
poder del ejemplo de Jesus.

Al igual que «reconfortar» «consolar» era una palabra caracteristica del vocabulario
personal de Catalina, también lo era «animar», el verbo y sus formas adjetivas y
sustantivas. «Animacion» era la palabra que Catalina utilizaba repetidamente para
designar el efecto de la accidén misericordiosa de Dios en los corazones humanos y el
poder del ejemplo de Jesus. Estar animada por el Espiritu de Cristo era manifestar
toda la vivacidad, dada por Dios y humanamente sostenida, del verdadero espiritu de
la orden: el espiritu de amor mutuo y de servicio a la gente empobrecida.

Asi, insté a Frances Warde, incluso en su dolor, a ser «alegre y feliz, animando a todas
a tu alrededor» (118); y le dijo a Elizabeth Moore: «Deberia decir todo lo que pudiera
animarte y consolarte, porque eres un crédito y un consuelo para mi» (167). La
vispera de su partida a Bermondsey, encontr6 a Clare Moore «toda animada» (177); e
imagind «qué renovada animacién y fuerza» traeria el regreso de las hermanas a la
«pobre y vieja» Baggot Street (234). Apreciaba a la recién llegada Frances Gibson,
«una dulce criatura ddcil y animada, muy viva y encantada con sus deberes» (354);
creia que cada visita de regreso a una nueva fundacién «anima a las nuevas
principiantes y da confianza a las demdas» (331); y, unas seis semanas antes de su
muerte, instd a Juliana Hardman, la joven superiora de Birmingham, a «rezar
fervientemente por esas gracias animadoras que nos guiaran en una paz uniforme,
haciendo facil el yugo de nuestro Querido Redentor» (379).

Catalina tenia, hay que admitirlo, una preferencia natural por el calor extrovertido, la
accion rapida y la vivacidad. Se quejaba de que Clare Augustine Moore, una artista,
era demasiado lenta, ya que tardaba todo el dia en pintar «3 rosas u hojas de lirio»
(312); le preocupaba que una futura postulante, una antigua carmelita, «no esta ni
medio viva» y «si se arregla, tendré una bonita tarea abriendo los ojos [abatidos] de la
pequena carmelita» (312); y una vez desed que la comunidad de Tullamore no fuera
«tan rastrera» a la hora de iniciar nuevas fundaciones.

Pero la animacion que ella buscaba particularmente y por la que rezaba era una
realidad mucho mas profunda: la vivaz generosidad de espiritu hecha posible por el
Espiritu de Dios, dando a sus compaferas un «ardiente deseo de comprender



perfectamente las obligaciones de la vida religiosa y de entrar en el verdadero
espiritu de su estado» (319). Aunque Catalina entendia que todas sus asociadas eran
responsables, ante Dios, de alimentar y alentar la continuacion de esta «animacion»
dada por Dios, parece haber reconocido que ella personalmente tenia una obligacion
especial y explicita de ejemplificar y promover este primer avivamiento, por su propio
celo. Fue la «fundadora» de las Hermanas de la Misericordia precisamente en este
sentido vivificador: reconocié y nombré el don animador de Dios; dio continuamente
vida, espiritu y apoyo al fruto de ese don; aproveché todas las oportunidades para
animar y vigorizar a sus hermanas; y alimentd deliberadamente la caridad y el celo
que Dios les habia dado. En una palabra, las animaba con sus palabras, su ejemplo, su
presencia, su afecto y su compromiso concreto en las obras de Misericordia.

Aunque Clare Augustine Moore afirma: «No puedo decir que nuestra querida
fundadora tuviera talento para la educacidn; adoraba la infancia y la malcriaba
invariablemente», todos los testimonios de las primeras colaboradoras de Catalina
sugieren que fue una eficaz docente de las mujeres que fueron sus compaferas. Es
notable la precision con la que recuerdan y atesoran sus «dichos» e instrucciones.
Catalina estaba convencida de que «se aprende mas por el ejemplo que por el
precepto», pero también tenia un agudo sentido del valor animador de la instruccién
verbal inspiradora. Parece que consideraba las instrucciones orales que daba
regularmente a la comunidad, especialmente a las novicias, y la lectura espiritual
publica que elegia para ellas como medios muy importantes para animar el espiritu
que ya estaba vivo en ellas.

Por lo tanto, el programa diario de la comunidad de Baggot Street incluia un periodo
de tiempo por la mafana para la «Charla», antes de que comenzara el trabajo del dia.
En este tiempo Catalina daba instrucciones espirituales formales a la comunidad, ya
fuera leyendo de un libro de su eleccion, leyendo de una transcripciéon que habian
hecho, o simplemente hablandoles directamente, con o sin notas. Ademas, instruyo
regularmente a todas las postulantes y novicias durante los cuatro afnos (1831-1835)
en que conservo para si la funcion de Maestra de Novicias, y guio personalmente sus
meditaciones diarias durante los retiros previos a la recepcion y a la profesion.
Aunque normalmente intentaba que un sacerdote fuera el director residente del retiro
anual de agosto de la comunidad, al menos en una ocasion fue la propia Catalina
quien lo impartié. En una carta a Frances Warde a principios de agosto de 1841, se
refiere ironicamente a su proximo papel: «“Padre” McAuley dirige el retiro en la
pobre Baggot St.» (360).



Como relatan las Cronicas de Bermondsey, los temas de Catalina para estas
instrucciones eran los que animaban su propio espiritu, los grandes temas del
Evangelio derivados de la propia vida e instrucciones de Jesus:

Sus exhortaciones eran muy animadoras e impresionantes, especialmente sobre los
deberes de la humildad y la caridad. Estas eran sus virtudes caracteristicas, y le
encantaba explayarse sobre la descripcion que hace San Pablo de la caridad,
esforzandose fervientemente por ponerla en prdctica ella misma e instando a todas las
personas a su cargo para que hicieran lo mismo. Amaba a todas las personas y
procuraba hacerles el bien, pero preferia especialmente a los pobres y a la infancia, a
quienes se esforzaba por instruir, aliviar y consolar de todas las maneras posibles.
Ensefiaba a las hermanas a evitar todo lo que pudiera ser en lo mds minimo contrario
a la caridad, incluso la mds leve observacion sobre las maneras, los defectos
naturales, etc., de modo que debian tener por norma no decir nunca nada
desfavorable de las demds. No se contentaba con que evitaran las mds pequenas
faltas contra esta virtud predilecta de nuestro Santisimo Sefor, sino que deseaba que
toda su conducta demostrara que esta virtud reinaba en sus corazones... Sus
lecciones de caridad y humildad, apoyadas en su ejemplo constante, causaban
necesariamente una profunda impresion en la mente de sus hijas espirituales.

La cronista de Bermondsey también sefiala cdmo Catalina aprovechaba las ocasiones
casuales para desarrollar ideas importantes para el espiritu vital de la comunidad. Por
ejemplo, las Cronicas recogen sus frecuentes comentarios sobre la Regla en el recreo
vespertino:

Le gustaba explayarse sobre ciertas palabras. «Nuestro respeto mutuo y nuestra
caridad deben ser “cordiales”; ahora “cordial” significa algo que revive, vigoriza y
caldea; tales deben ser los efectos de nuestro amor mutuo». Misericordia era para
ella una palabra de predilecciéon. Sefialaba las ventajas de la Misericordia sobre la
Caridad. «La Caridad de Dios no nos serviria de nada si su Misericordia no viniera en
nuestra ayuda. Misericordia es mds que Caridad, porque no solo otorga beneficios,
sino que recibe y perdona una y otra vez, incluso a las personas ingratas».

El Manuscrito de Limerick, siguiendo en parte la redaccion de las Crdnicas de
Bermondsey, habla de la comprensién humana de Catalina y de la cualidad animadora
de su voz:

No poseia logros mundanos, pero habia leido mucho y sus modales eran de lo mds



agradables y simpdticos. Tenia un amplio conocimiento del corazén humano y podia
adaptar fdcilmente su conversacion a las necesidades de quienes la rodeaban. Todo
en ella estaba subordinado al honor divino y al bien de su prgjimo, pues nunca parecia
pensar o preocuparse por si misma. Su método de lectura era tan agradable que todas
las personas acostumbradas a reconocerlo hacian que un tema fuera completamente
nuevo para ellas, algo que tal vez ya habian oido con frecuencia.

No todas las instrucciones de Catalina McAuley eran publicas o verbales. Los
testimonios de su vida estan plagados de ejemplos de adaptacion privada al estado de
animo de otras personas y de ensefianza indirecta a través del ejemplo. Las Cronicas
de Bermondsey relatan un incidente que Clare Moore sélo podria haber sabido de
quien experimento la disculpa de Catalina:

Un acto de abajamiento de si misma que ocurrid en los tltimos cuatro afios de su vida
no debe ser pasado por alto en silencio; fue relatado con lagrimas por la hermana que
fue objeto del mismo a una amiga. Ella le habia hablado, segun le parecio, bastante
bruscamente, y pocas horas después fue a ver a la hermana y le pregunto si
recordaba quién habia estado presente en aquel momento. Como varias habian estado
alli, la hermana contesté que no podia decirlo, porque no se habia dado cuenta de
cudles eran, pero como nuestra Reverenda Madre le pidié que tratara de recordarlas
y se las trajera, fueron llamadas, y cuando todas se reunieron nuestra querida
Reverenda Madre se arrodillé humildemente y le pidio perdon por la manera en que
le habia hablado aquella manana.

Incluso en su lecho de muerte, Catalina ensefid a sus hermanas la necesidad de la
caridad total. Por alguna razén, quiza asociada a su antiguo apoyo a las Hermanas de
la Caridad irlandesas y a lo que él consideraba competencia de Catalina con ellas, el
Decano Walter Meyler, que se convirtio en parroco de San Andrés en 1833, era, como
dice Clare Augustine Moore, «no amistoso». Su relacion empeord durante su
prolongada controversia sobre la capellania. Clare Augustine, que estaba presente en
Baggot Street en aquel momento, relata los detalles:

Una de las primeras cosas que hizo fue prohibir la 2° Misa los domingos, lo que corté
un gran recurso para la caridad, e intentd que no se predicara el Sermén de la
Caridad en la Iglesia Parroquial, pero el Arzobispo decidié que asi fuera. Muchas
otras pruebas surgieron de la misma fuente... Luego se negé [en 1837] a permitir que
la institucion tuviera un capelldn propio, proponiendo que esa tarea fuera



desempenada por uno de los clérigos adscritos a San Andrés. La Pobre Fundadora,
que preveia la inconveniencia de tal arreglo, se negoé a consentir, y él inmediatamente
puso un interdicto en la capilla, de modo que durante algunos meses nosotras
diariamente, y las jovenes en los dias de precepto, saliamos a Misa. Después de casi
dos meses, con mucha dificultad permitio al P. Colgan, O.C.C.,... decir Misa y dar la
Sagrada Comunion el dia de Navidad; pero como declaré que no renovaria el permiso,
ella tuvo que ceder, y tuvimos que soportar muchos inconvenientes, especialmente en
lo que se referia a las confesiones de la infancia en la escuela.

Las cartas mas enérgicas de Catalina tratan de esta controversia. Se quejo por escrito
a John Hamilton, Archididcono de Dublin, y al propio Decano Meyler, de quien recibid
el 19 de diciembre de 1837 una carta tan dolorosa que dice que la quemd
inmediatamente después de leer sélo una parte de ella (Bolster 43-44). Sufrié6 mucho
por la intransigencia del decano y, como admitié en una carta a Frances Warde, luché
por liberarse de toda «amargura» (129).

Sin embargo, mientras Catalina agonizaba el 11 de noviembre de 1841, recibié la
visita de varios sacerdotes, entre ellos Decano Meyler. Mary Vincent Whitty, que
habia entrado en Baggot Street en 1839, estaba junto a Catalina. Aunque es posible
que ella no se diera cuenta de la importancia de lo que vio y oy0, las integrantes de
mas edad de la comunidad que estaban con ella sequramente si. Al dia siguiente Mary
Vincent escribié sobre la escena que habia presenciado, mientras Catalina pedia
perdon a Walter Meyler: «Ayer le pidié perdon a Dr. Meyler - si alguna vez habia
hecho o dicho algo que le disgustara - €l le dijo que no debia pensar en eso ahora y le
prometid: cuidaré y haré todo lo que pueda por sus hijas espirituales - ella lo miré tan
complacida y le dijo: lo haras - entonces que Dios te ayude y te recompense por ello».

En su Regla, Catalina habia exhortado a sus hermanas a conservar los lazos de unioén
y caridad establecidos por Jesucristo, y a extender esa Misericordia a otras personas.
En las ultimas horas de su vida, cuando ya no le era posible dar charlas espirituales,
continu6 animando a sus hermanas por el medio que siempre habia considerado mas

persuasivo: la animacién poderosa y duradera que ofrece el ejemplo humano.’



Escuchar hoy a Catalina McAuley

Escribiendo a Mary Cecilia Marmion el viernes, 12 de noviembre de 1841, Mary
Vincent Whitty habla del privilegio especial que tuvo la noche previa: «Tuve el
consuelo, pues es el consuelo grato aunque melancolico de leer las Ultimas oraciones
por ella, cerrar sus 0jos y esa boca de la que he recibido tales instrucciones».

En la renovacién de espiritu y accion en la que las Hermanas de la Misericordia de las
Américas y sus asociadas/os estan ahora seriamente comprometidas/os, guiadas/os
por la Declaracién de Direccion del Instituto, estamos, creo, llamadas/os a escuchary
practicar de una manera mas urgente las instrucciones de Catalina, quizas
especialmente aquellas sobre consolar y animar.

Si nos consideraramos explicitamente llamadas a la labor deliberada de consolar a los
afligidos:

* Podriamos, por ejemplo, levantarnos cada mafiana con la decision de buscar a las
personas mas gravemente afligidas, escondidas entre los pliegues de los encuentros
de cada dia, y ofrecerles consuelo real de forma consciente y tangible.

* Podriamos considerarnos especialmente llamadas a abogar por las personas
afligidas y a estar presentes en ellas, cuyos caminos quedan fuera de nuestro mapa
cotidiano y cuyas sendas debemos buscar.

* Podriamos examinar nuestras conversaciones, actividades, empleo del tiempo y uso
de los recursos materiales en términos de hasta qué punto, de hecho, dan consuelo a
los afligidos.

» Podriamos preferir conscientemente visitar lugares donde la gente sufre, en lugar
de lugares para nuestro propio placer, y desplazariamos gradualmente el centro de
nuestra gravedad personal de situaciones en las que nos sentimos consoladas a
situaciones que claman por el consuelo que podemos dar.

* Podriamos defender publica y sistematicamente a los afligidos contra los poderes y
designios que les afligen, denunciando esas estructuras aflictivas y trabajando para
corregirlas o eliminarlas.

* Podriamos preguntarnos explicitamente al final de cada dia: «¢(Al lado de qué



afligido me he solidarizado deliberadamente hoy, y qué he hecho para consolarle o
consolarles?».

Si nos considerasemos llamadas, precisamente, a la profunda labor de animar los
espiritus humanos:

* Podriamos considerar cada encuentro y cada accion en el curso de nuestros dias
como dirigidos principalmente a este proposito explicito: ayudar a encender y
sostener la esperanza, la confianza y el amor que es la presencia vivificante del
Espiritu en todas las personas.

* Podriamos animarnos e inspirarnos mutuamente hablando més abiertamente de las
realidades cristianas que nos animan e inspiran personalmente: podriamos hablar de
estas realidades con menos reticencia y privacidad.

* Podriamos encontrar, en nuestras relaciones con colaboradores y con quienes
servimos, formas sensibles de hablar de Dios y de Jesus (Cristo), para no dejar pasar
semanas y meses sin dar cuenta de la esperanza que estd viva en nosotras, o de
nuestro agradecimiento y confianza en la Misericordia de Dios.

* Podemos ser, lisa y llanamente, alegres y exultantes, porque la «buena nueva» que
nos anima y puede animar a otras personas es profundamente alegre, incluso cuando
otras «noticias» son desgarradoras.

» Podriamos considerar la «educacion religiosa», entendida en sentido amplio y
profundo, como la quintaesencia del ministerio de cada una de nosotras, sea cual sea
la descripcion de nuestro trabajo o nuestra ubicacion.

* Podriamos defender la presencia viva de Dios en todas sus formas humanas vitales,
y trabajar contra las practicas que no dan vida y contra la muerte sistémica alli donde
se produzcan.

* Podriamos estar nosotras mismas deliberadamente animadas por la practica de
Jests, y ofrecer explicitamente su ejemplo para la animacion de las demas personas.

Si nos entregaramos a una renovacion personal tan centrada, ¢no recreariamos el
espiritu original de nuestro Instituto de un modo tan vigoroso que seriamos tan vivas
y fervientes como las «primogénitas» de Catalina que, como ella decia, «renuevan
mucho mi pobre espiritu»? (226).



Notas

1. Aunque lamento ciertas simplificaciones y generalizaciones excesivas en su
tratamiento de las religiosas, aplaudo lo que Bonnie S. Anderson y Judith P. Zinsser
han hecho por nuestro conocimiento de la historia de las mujeres en Europa, en sus
dos volumenes, Una historia propia (Nueva York: Harper and Row, 1988). Queda por
escribir una obra comparable sobre las mujeres en la historia de la Iglesia. En este
sentido, la investigacién académica sobre la vida y obra de Catalina McAuley puede
contribuir a una mejor comprensién de la historia eclesiastica irlandesa del siglo XIX
y de la historia eclesiastica en general.

2. En este ensayo se hace referencia frecuente a varios manuscritos biogréficos
iniciales y cartas sobre Catalina McAuley escritas por sus primeras asociadas, asi
como a entradas en las Cronicas de ciertas fundaciones tempranas. Deseo agradecer
a las archivistas, archivistas asistentes u otras hermanas su amable ayuda y destacar
con respeto su fidelidad en el cuidado de los documentos de nuestra herencia:
Hermanas Teresa Green (Bermondsey), Norah Boland (Brisbane), Nessa Cullen
(Carlow), Mary Paschal Murray (Derry), Mary Magdalena Frisby (Dublin) - que ha
llevado durante mucho tiempo una responsabilidad especial, con gran sabiduria y
solicitud, Mary Pierre O’Connor (Limerick) y Mary Celestine (Tullamore).

3. Las referencias a la Regla corresponden al manuscrito de Catalina McAuley,
conservado en los archivos de las Hermanas de la Misericordia, Dublin. Los nimeros
de los capitulos y de los articulos (parrafos) figuran entre paréntesis, separados por
un punto.

4. En este ensayo las referencias a las cartas de Catalina son generalmente a la
edicién de Mary Ignatia Neumann, RSM, Las Cartas de Catalina McAuley (Baltimore:
Helicon, 1969), y por lo tanto s6lo los numeros de pagina se dan entre paréntesis.
Cuando la referencia es a la edicion de Mary Angela Bolster, RSM, La
Correspondencia de Catalina McAuley (Cork y Ross: Hermanas de la Misericordia,
1989), se indica entre paréntesis.

5. En su excelente articulo, «Hacia una Teologia de la Misericordia», en MAST
[Asociacion de la Misericordia sobre Escrituras y Teologia] Revista 2 (Primavera
1992), 1-8, Mary Ann Scofield, RSM, ofrece un excelente andlisis de la concepcién de
la Misericordia, hacer que debié inspirar y dirigir a Catalina McAuley. En el presente



articulo, en el que me centro en el lenguaje del «consolar», sélo deseo ofrecer otra
manera de nombrar la misericordia que caracterizo las actitudes y el comportamiento
de Catalina, utilizando una palabra que ella usaba con mas frecuencia que
«misericordioso» o «misericordia». Las palabras y conceptos que las Hermanas de la
Misericordia usamos para expresar nuestras convicciones y compromisos mas
fundamentales pueden, por la misma frecuencia con que los usamos, volverse
demasiado familiares y perder asi parte de su poder para inspirarnos. Esto puede
suceder con la palabra «Misericordia», que significa realidades biblicas e histéricas
tan ricas. Tal vez la reflexion sobre «consolar a los afligidos» pueda renovar nuestra
comprension de ciertos aspectos de la Misericordia, que es el carisma fundacional de
nuestro Instituto.

6. El Diccionario Oxford de la lengua inglesa indica que los significados actuales de la
palabra «consuelo» - asi como de la palabra «animado», que se tratara mas adelante -
eran también los significados habituales de estas palabras a principios del siglo XIX,
cuando las utilizaba Catalina McAuley.

7. Modelos de Dios, de Sallie McFague (Filadelfia: Fortress Press, 1987), ofrece una
persuasiva interpretacion de los modos de la presencia de Dios en y hacia el mundo
«como madre [progenitora], amante y amiga de los ultimos y mas pequeiios de toda la
creaciéon» (91). Aunque McFague no nombra explicitamente «Consolador» a ninguno
de sus tres modelos, su presentacion experimental de estas tres metaforas de Dios -
para representar el amor, la actividad y la ética «creadora, salvifica y sustentadora»
de Dios - enriquece enormemente nuestra comprensién de la presentacién
escrituristica del «Dios de toda consolacion» que efectiia y sostiene «la consolacion de
Israel».

8. Este testimonio ocular es la fuente mas antigua de la tradicion de la «buena taza de
té», que Mary Austin Carroll, Vida de Catalina McAuley (Nueva York: Sadlier, 1890),
registra mas tarde como una «comoda taza de té» (437). La obra de Carroll se publicd
por primera vez en 1866.

9. Partes de este ensayo estan tomadas de dos capitulos del libro sobre Catalina
McAuley que estoy terminando para su publicacion. El libro contendra los textos de
los primeros manuscritos biograficos sobre Catalina, asi como el texto del manuscrito
original de Catalina para la primera Regla y Constituciones, junto con extensas notas
y comentarios sobre su composicion. Distribui el texto de la Primera Parte de la Regla



y mis notas finales sobre ella en la Reunion de la Directiva de la Federacion de las

Hermanas de la Misericordia de las Américas, en Manchester, Nuevo Hampshire, el
24 de junio de 1989.

Publicado originalmente en inglés en The MAST Journal Volumen 3 Numero 1 (1992).



