
Catalina  McAuley  y  el
cuidado de los enfermos
escrito por Mary C. Sullivan, RSM

La  «visitación»  a  las  personas  enfermas  pobres  era  uno  de  los  tres  elementos
centrales en la visión de Catalina McAuley de la obra de misericordia a la que ella y,

más tarde, sus compañeras de las Hermanas de la Misericordia fueron llamadas.1

Concebía  esta  «visitación»  como  una  forma  de  brindar  a  las  personas
desesperadamente enfermas y moribundas tanto consuelo material como religioso. Lo
que llama especialmente la atención de su servicio y abogacía en favor de la gente
pobre enferma no es sólo su disposición a cuidar de personas con enfermedades
infecciosas  extremadamente  peligrosas  (cólera  y  tifus,  por  ejemplo),  con  el
consiguiente riesgo para su propia vida, sino su deseo abrumador de ofrecer a estas
personas abandonadas y rechazadas la dignidad y el consuelo cristiano que ella sentía
que les correspondía por derecho, como seres humanos con quienes Jesucristo mismo
estaba íntimamente identificado.

En el siguiente ensayo deseo desarrollar este tema general centrándome en cuatro
subtemas:  El  servicio innovador y valiente de Catalina a enfermos y moribundos
pobres  de  su  tiempo;  la  continuación  de  su  visión  y  práctica  en  sus  primeras

https://themastjournal.org/es/articles/catalina-mcauley-y-el-cuidado-de-los-enfermos-es/
https://themastjournal.org/es/articles/catalina-mcauley-y-el-cuidado-de-los-enfermos-es/


compañeras; el carácter de la visitación cristiana de enfermos que Catalina imaginó y
describió, especialmente en el capítulo 3 de su Regla; y, finalmente, las implicaciones
de la práctica de Catalina para el cuidado de las personas enfermas en la actualidad.

Pero, primero, ¿qué sabemos del estado de los conocimientos médicos a principios del
siglo XIX, cuando Catalina McAuley salió a las calles de Dublín para atender a pobres
enfermos  y  moribundos?  Recordar  algunos  hechos  históricos  puede  ayudarnos  a
apreciar a qué se enfrentaba.

En  1837  William  Gerhard,  médico  de  Filadelfia,  publicó  un  artículo  en  el  que
demostraba, por primera vez en la historia de la medicina, que la fiebre tifoidea y el
tifus eran dos enfermedades distintas, con síntomas y causas diferentes, a pesar de la
tendencia predominante a clasificarlas a ambas simplemente como «fiebre». En 1839,
William Budd, un médico rural británico, inició su histórico estudio sobre el origen y
la transmisión de la fiebre tifoidea, y en 1856 concluyó, por primera vez en la historia
de  la  medicina,  que  la  fiebre  tifoidea  se  propaga  por  la  materia  fecal  humana
infectada, aunque entonces no pudo identificar su causa orgánica específica. En 1854,
John Snow, otro médico británico, demostró durante un brote en Londres que el
cólera es una enfermedad transmitida por el agua, que se propaga en una población a
través del agua potable contaminada, pero en aquel momento no pudo precisar el
agente responsable.

En 1864, Louis Pasteur, ayudado por los avances en el microscopio inventado casi 200
años antes por Anton van Leeuwenhoek (1632-1723), convenció a científicos para que
aceptaran la existencia y el carácter general de los gérmenes, microorganismos vivos
que causan enfermedades infecciosas.  En 1865 Joseph Lister inauguró la  cirugía
antiséptica, utilizando ácido carbólico para prevenir la infección quirúrgica. En 1880,
el  patólogo estadounidense Daniel  Elmer Salmon identificó el  bacilo de la fiebre
tifoidea (Salmonella typhosa).  En 1882 Robert Koch identificó por primera vez el
bacilo causante de la tuberculosis, dando así cuenta de la llamada «tisis» que había
llevado  a  la  muerte  a  tantas  personas,  y  en  1883  identificó  el  microorganismo
responsable  del  cólera.  En  1909,  Charles  Nicolle  demostró  por  fin  el  modo  de

transmisión del tifus epidémico a través de los piojos infectados.2

Así,  a  finales  del  siglo  XIX,  los  avances  de  la  microbiología  y  la  epidemiología,
posibilitados en parte por los avances de la óptica, permitieron por fin a profesionales
de la medicina conocer los microorganismos concretos responsables y los respectivos



modos de transmisión de un amplio abanico de enfermedades infecciosas que habían
asolado la vida humana durante siglos: ántrax, cólera, disentería, difteria, viruela,
tuberculosis,  fiebre  tifoidea  y  tifus,  por  citar  sólo  algunas  de  las  enfermedades
infecciosas más temidas, y hasta entonces a menudo mortales. De hecho, no fue hasta
1935 y las dos décadas siguientes, cuando se crearon por primera vez las sulfamidas,
la penicilina y otros agentes antibióticos, que la medicina dispuso, por fin, de medios
eficaces  para  tratar  los  brotes  de  estas  enfermedades  masivas.  Y  no  fue  hasta
1977-1980  cuando  la  Organización  Mundial  de  la  Salud  pudo  por  fin  declarar
erradicada la viruela como enfermedad humana, habiéndose logrado previamente el
descubrimiento  del  virus  que  la  causa  con la  ayuda del  microscopio  electrónico
(construido por primera vez en 1931).

Pero Catalina McAuley murió en 1841, cuando Louis Pasteur tenía sólo diecinueve
años. Por lo tanto, vivió y trabajó en un mundo que aún no se había beneficiado de los
descubrimientos que llegarían más tarde en el siglo: un mundo todavía plagado de
causas peligrosas, pero aún no identificadas de enfermedades graves y muerte; un
mundo en el que los pobres eran especialmente vulnerables debido al hacinamiento y
la decadencia de sus viviendas, su deficiente eliminación de aguas residuales y sus
suministros de agua desprotegidos.

El  conocimiento  de  estos  hechos  históricos  es  esencial  para  una  comprensión
completa de la atención íntima de Catalina McAuley a las personas pobres enfermas y
de los riesgos deliberados que implicaban sus visitaciones a enfermos en los barrios
bajos de Dublín. De hecho, al menos en una ocasión, en 1832, Sir Philip Crampton,
eminente médico dublinés, aconsejó encarecidamente a Catalina que abandonara la
visitación  de  enfermos.  No es  que  no  fuera  consciente  de  los  peligros  que  ello
conllevaba; al contrario, Clare Moore, una de sus primeras colaboradoras, afirma que
tenía «un miedo natural al contagio» («Crónicas de Bermondsey», Sullivan 112). Pero,
como también señala Clare, Catalina «superó ese sentimiento» en aras del consuelo y
la consolación que podría aportar a quienes sufrían no sólo los dolores físicos de la
enfermedad y la muerte, sino aún más, los dolores espirituales del abandono y la
desesperanza.



I. El cuidado de Catalina McAuley
a enfermos pobres
Karl  Rahner habla de la  «audacia» (parresía)  apostólica que impulsó el  discurso
público  de  los  primeros  seguidores  de  Jesús.  Señala  su  audacia  al  proclamar
públicamente el Evangelio en un mundo hostil a su misión. Creyendo que habían sido
realmente «enviados» por Jesús a ese mismo mundo, y por su bien, superaron sus
temores y su preferencia por el  silencio,  y  dieron testimonio con palabras de la
revelación  que  habían  recibido,  aceptando  el  peligro  que  ello  implicaba
(Investigaciones  Teológicas  7:  260-67).  Catalina  McAuley  manifestó  una  audacia
apostólica comparable en su discurso, pero aún más en sus acciones. Su presencia
personal entre gente pobre desesperadamente enferma y su cuidado íntimo de la
gente,  en toda clase de condiciones sucias,  desagradables y agotadoras,  era una
proclamación  enfática  de  la  solidaridad  misericordiosa  con  quienes  estaban  en
necesidad, que ella creía que estaba en el corazón del Evangelio. Así, su visitación a
las personas pobres y enfermas emulaba la audacia de aquel a quien seguía: Jesús,
que tocó las llagas de los leprosos (Mc 1,41).

Catalina empezó a visitar a enfermos pobres en sus propias viviendas mientras vivía
con los Callaghan en Coolock House (1803-1822), donde ejerció de compañera de la
señora Callaghan, pero obviamente pudo dedicar más tiempo a esta labor tras la
muerte de Catherine Callaghan y su marido William. Sin embargo,  sus primeras
experiencias como enfermera no tuvieron que ver con pacientes pobres, sino con las
enfermedades y muertes de sus propios parientes y amistades cercanas. Su madre,
Elinor McAuley, murió en 1798, cuando Catalina tenía unos veinte años; Catherine
Callaghan  murió  en  1819,  tras  una  enfermedad  «prolongada  y  tediosa»  que  la
mantuvo postrada en cama durante tres años («Manuscrito Limerick», Sullivan 145);
la prima de Catalina, Ann Conway Byrn, murió en agosto de 1822, dejando cuatro
hijos, dos de los cuales fueron adoptados por Catalina; William Callaghan murió en
noviembre del mismo año; el sacerdote Joseph Nugent, amigo cercano de Catalina,
murió de tifus en mayo de 1825; su hermana Mary murió de cáncer en agosto de
1827; Edward Armstrong, su confesor, murió en mayo de 1828; y en enero de 1829 su
cuñado William Macauley murió de «dolor de garganta ulcerado con fiebre», dejando
cinco  hijos,  todos  los  cuales  fueron  adoptados  por  Catalina  («Manuscrito  de
Limerick», Sullivan 161). Durante todas estas últimas enfermedades Catalina cuidó de



enfermos día y noche, a veces durante meses,  a veces sólo durante unos días o
semanas. Fueron sin duda estas experiencias de cuidar a sus familiares y amistades
las que le enseñaron a cuidar a las personas enfermas y moribundas, y las que años
más  tarde,  después  de  haber  experimentado  muchas  más  muertes  de  sus  seres
queridos, la llevaron a escribir: «la tumba nunca parece cerrarse para mí» (Neumann,
ed. 100).

A la muerte de William Callaghan en 1822, Catalina heredó la mayor parte de los
bienes de Callaghan. Continuó viviendo en el pueblo de Coolock, al norte de Dublín,
mientras planeaba su futuro trabajo y construía la gran casa que había diseñado para
este fin en Baggot Street, Dublín. Las Crónicas de Bermondsey cuentan que, tanto
antes  como  durante  este  periodo,  «tenía  por  costumbre  visitar  asiduamente  a
enfermos pobres, tanto en las míseras calles y callejuelas de la parroquia de Santa
María [Liffey Street], Dublín, como en el pueblo cercano a su residencia» (Sullivan
101). Durante una de estas visitas Catalina conoció a la Sra. Harper.

El Manuscrito Limerick recoge su respuesta:

En  una  ocasión  descubrió  a  una  pobre  maníaca  que  había  disfrutado  de  las
comodidades de la vida, siendo de buena familia, pero que luego fue abandonada
por todos y sufría de extrema pobreza. Inmediatamente se hizo cargo de esta pobre
criatura y, en lugar de internarla en un asilo, la llevó a su propia casa, donde la
mantuvo hasta su muerte. La señorita McAuley tuvo mucho que sufrir a causa de
esta mujer, ya que, con la perversidad que a veces acompaña a la locura, concibió
un odio absoluto hacia su benefactora, y de ordinario empleaba con ella el lenguaje
más virulento y despectivo. Además, era de hábitos muy sucios y tenía la inveterada
costumbre de robar todo lo que caía en sus manos, escondiendo las cosas que no
podía  usar,  lo  que  causaba  grandes  molestias  a  la  familia.  Sin  embargo,  la
paciencia de su protectora nunca parecía perturbada por estas continuas molestias,
ni  permitía  que la  servidumbre se  burlara  [sic]  de  la  pobre criatura  sobre  el
tema. («Manuscrito Limerick», Sullivan 151-52)

Aunque sus habitaciones aún no estaban totalmente terminadas, la Casa de Catalina
en Baggot  Street  se  inauguró el  24 de septiembre de 1827,  y  las  dos primeras
asociadas de Catalina – su prima adoptiva, Catalina Byrn, y Anna Maria Doyle – se
trasladaron ese mismo día para comenzar las obras de Misericordia que Catalina
había planeado. En junio de 1828, la propia Catalina residía con bastante regularidad



en Baggot Street,  cuando no estaba cuidando a los hijos pequeños de su difunta
hermana en casa de su cuñado. Coolock House se vendió en septiembre siguiente, y
en noviembre de ese año Catalina pidió permiso al Arzobispo Daniel Murray para
visitar a las personas pobres enfermas, no sólo en sus propias casas, sino también en
los hospitales de Dublín. Así comenzó, a finales de noviembre de 1828, tres años antes
de la fundación de las Hermanas de la Misericordia, la visitación diaria de enfermos
pobres que iba a caracterizar la vida de casi todas las Hermanas de la Misericordia
hasta bien entrado el siglo XX.

Los primeros años del siglo XIX – antes y después de la Ley de Emancipación Católica
de 1829 – no fueron los mejores tiempos ecuménicos en Dublín, y el temor mutuo al
proselitismo,  tanto  por  parte  de católicos  como de protestantes,  había  llevado a
excluir a ministras/os de todas las confesiones religiosas de visitar a pacientes en
hospitales. Además, salvo el hospital San Vicente, abierto por las Hermanas de la
Caridad irlandesas en 1834 (Scanlan 8), todos los hospitales de Dublín en tiempos de

Catalina  estaban  bajo  dirección  protestante.3  Este  hecho  explica  el  cuidado  de
Catalina – algunos dirían que su astucia – para conseguir entrar en los pabellones de
pobres de los hospitales de la zona sur de Dublín. (Según Mary Vincent Harnett,
dejaba los hospitales del norte de la ciudad al ministerio de las Hermanas de la
Caridad  irlandesas  que  residían  allí  [Vida  57]).  El  Manuscrito  Limerick  es
particularmente  detallado  sobre  el  método  de  Catalina:

En esa época no estaba permitido que ningún integrante de cualquier  cuerpo
religioso de Dublín visitara los hospitales públicos. La señorita McAuley deseaba
remediar este mal, y sabiendo que el mayor número de pacientes recibidos en estos
hospitales eran católicos romanos, resolvió hacer un esfuerzo para tener acceso a
ellos con el propósito de comunicarles instrucción y consuelo. Como sabía que las
personas accederían de mejor grado a la petición de quienes ocupaban una buena
posición social, que, a la hecha por individuos de rango humilde, resolvió, para
promover el objeto que tenía en vista, hacer sus primeras visitas en su propio
carruaje. Esto lo hizo, no por ningún motivo de ostentación o exhibición, sino por el
deseo de eliminar los obstáculos que el mundo pudiera poner al cumplimiento de
sus designios caritativos; deseaba vencer los prejuicios del mundo con sus propias
armas, y habiéndolo logrado felizmente, se deshizo de su carruaje en el transcurso
de unos pocos meses y nunca más volvió a utilizarlo. Su primera visitación fue al
hospital de Sr. Patrick Dunne, donde uno de sus amigos protestantes era médico



jefe. Fue acompañada por tres de sus asociadas,4  y mientras uno o dos de los
gobernadores  la  llevaban  a  través  del  establecimiento,  y  le  mostraban  varios
objetos de curiosidad como los medios que la ciencia moderna ha empleado para
mitigar el dolor humano, sus jóvenes amigas estaban dispersas por los pabellones
ofreciendo consuelo a sus pacientes. En el curso de la conversación, aprovechó la
oportunidad  para  preguntar  si  habría  alguna  objeción  por  parte  de  los
administradores a su visita de vez en cuando,  con el  fin de impartir  consuelo
religioso a las personas internas pobres que sufrían; la respuesta fue que no había
la más mínima objeción en su camino, y que era perfectamente bienvenida a visitar
a pacientes tan a menudo como lo deseara. Hizo una visita similar al Hospital
Mercer y tuvo el mismo éxito. («Manuscrito Limerick», Sullivan I 59-60)

Además de los hospitales Sir Patrick Dun y Mercer, Catalina y sus asociadas visitaban
también a enfermos pobres en el Hospital Coombe Lying-In y en el Hospital para
Incurables de Donnybrook. Recorrieron a pie distancias considerables hasta estos
hospitales, así como hasta las casuchas de enfermos pobres, por lo que con el tiempo
fueron apodadas «las monjas caminantes».

En su libro, La enfermera irlandesa, Pauline Scanlan ofrece algunos datos históricos
sobre los hospitales de la época de Catalina. Por ejemplo, señala que el Hospital
Mercer, situado en una casa de piedra utilizada originalmente como hogar para niñas
pobres,  se  fundó en  1734 «para  la  recepción  y  alojamiento  de  personas  pobres
enfermas que pudieran padecer enfermedades de curación tediosa y peligrosa, como
la epilepsia, la locura, la lepra y otras similares» (2). El quirófano del Hospital Sir
Patrick Dun, inaugurado en la calle Lower Grand Canal en 1809, era todavía, en
tiempos de Catalina,  una habitación individual,  «calentada por una estufa» y sin
«agua caliente ni fría». Se dice que el nuevo quirófano construido en 1898 fue «el
primer quirófano antiséptico moderno» de Irlanda (Scanlan 19). El Hospital Coombe
Lying-In, «fundado en 1826 para mujeres embarazadas pobres que vivían en la zona
de Coombe, en Dublín», al sur del río Liffey, tenía treinta y una camas (Scanlan 7). El
Hospital para Incurables fundado, con una enfermera, en Fleet Street en 1744 se
trasladó más tarde, en el siglo XVIII, a Donnybrook Road, donde entonces albergaba a
cerca de cien pacientes (Scanlan 2).

Como señala Scanlan: «durante el siglo XVIII y durante la primera mitad del XIX, la
mayoría de las enfermeras estaban clasificadas como empleadas domésticas,  y la



enfermería se consideraba una función para menestrales» (55). En un informe sobre
las condiciones en los hospitales de Irlanda, publicado en 1835, el médico-autor se
refiere a los «problemas causados por la ignorancia y la falta de formación de las
enfermeras  y  comadronas»,  para  quienes  la  limpieza,  la  dieta  adecuada  de  sus
pacientes y la ventilación no solían ser prioridades (Scanlan 64). Otros comentaristas
han señalado que la intoxicación durante el servicio era frecuente en el personal de
enfermería de algunos hospitales de Irlanda e Inglaterra durante la primera mitad del
siglo XIX. La proporción de enfermeras por paciente solía ser elevada; el suministro
de agua, escaso; los pabellones, superpoblados; los servicios de lavandería, deficiente;
y las  tareas de las enfermeras,  muy variadas.  En estas circunstancias,  no es de
extrañar  que las  enfermeras,  analfabetas  y  sin  formación,  estuvieran agotadas  y
fueran negligentes, y que sus pacientes, enfermos pobres sin medios para pagar,
fueran los menos atendidos. Según Scanlan, un informe sobre la Casa de la Industria
de Dublín escrito en 1807 afirma que «cuarenta y ocho lunáticos, así como otros
pacientes, estaban siendo alojados dos por cama, en ese momento» (56). Fue a ese
manicomio al que Catalina McAuley no enviaría, algunos años más tarde, a la señora
Harper.

El estado de los cuidados de enfermería en los hospitales de Dublín a principios del
siglo XIX puede deducirse de la historia de Mary Ann Redmond, una joven rica del sur
de Irlanda que tenía «una hinchazón blanca en la rodilla». Michael Blake, vicario
general  de la  diócesis  de Dublín,  era muy amigo de Catalina McAuley.  También
conocía a Mary Ann Redmond y en julio de 1830 pidió a Catalina que la visitara en su
alojamiento de Dublín. Cuando los médicos de Mary Ann decidieron amputarle la
pierna, Michael Blake rogó a Catalina que permitiera que la operación se llevara a
cabo en Baggot Street, en lugar del hospital. En una carta escrita catorce años más
tarde, Clare Moore, que estaba presente en Baggot Street en aquel momento, dice
que «la  caridad de la  Rvda.  Madre consintió  fácilmente.  La alojaron en la  gran
habitación  que ahora  está  dividida  en  noviciado y  enfermería.  Madre  Mary  Ann
[Doyle] y Madre Angela [Dunne] estuvieron presentes durante la operación, aunque
sus gritos eran espantosos. La atendimos noche y día durante más de un mes, al cabo
del cual fue trasladada un poco al campo, donde sufrió durante dos o tres meses y
murió en gran agonía» (Sullivan 89-90). Las Crónicas de Bermondsey señalan que
«Durante el mes que esta joven estuvo en el convento, [Catalina] la cuidó día y noche

como si fuera su hija» (Sullivan 104).5



Pero  dos  años  más  tarde,  el  cuidado de  Catalina  por  las  personas  enfermas  se
enfrentó a una prueba aún más dura. Tres meses después de la fundación de las
Hermanas de la Misericordia, el 12 de diciembre de 1831, una violenta epidemia de
cólera asiática asoló Inglaterra e Irlanda, llegando a Dublín a finales de marzo de
1832.  Mientras  tanto,  en  Baggot  Street,  Anne  O’Grady  acababa  de  morir  de
consunción el mes anterior, y Mary Elizabeth Harley, una de las dos jóvenes que
habían ido a George’s Hill con Catalina, también se estaba muriendo de consunción,
muerte acelerada por la humedad de la cocina del sótano donde había sido asignada a
trabajar en George’s Hill. Varias otras en Baggot Street también estaban enfermas,
tres con virulento escorbuto, y así el futuro mismo de las Hermanas de la Misericordia
estaba amenazado por la enfermedad y la muerte («Manuscrito Dublín», Sullivan
206).  En medio de este grave sufrimiento comunal llegó una petición pública de
ayuda.

A finales de abril,  a  medida que aumentaba el  número de casos de cólera y de
víctimas mortales, y se extendía la contaminación en las instalaciones hospitalarias
existentes,  la  Directiva  de  Sanidad  de  Dublín  decidió  abrir  algunos  hospitales
temporales  para  enfermos  de  cólera:  en  la  parte  occidental  de  la  ciudad,  la
Penitenciaría Grangegorman se convirtió en hospital, y se puso al cuidado de las
Hermanas de la Caridad irlandesas; al  este, se transformó el Depósito Townsend
Street, y se pidió a las Hermanas de la Misericordia que se hicieran cargo de la
enfermería allí. Así, pocos días después de la muerte de Elizabeth Harley, el 25 de
abril,  Arzobispo Murray acudió a Baggot Street,  a petición de Catalina, para dar
permiso a la comunidad de emprender esta peligrosa labor. Él mismo, el día anterior,
había publicado una carta pastoral sobre la epidemia (Meagher 154-56). Aunque el
hospital  Grangegorman  se  cerró  al  cabo  de  tres  meses,  el  Townsend  Street
permaneció abierto el resto del año, y las Hermanas de la Misericordia atendieron allí
a las víctimas del cólera durante más de siete meses, desde principios de mayo hasta
diciembre de 1832. En el punto álgido de la epidemia morían en Dublín más de 600
personas al día. El hospital Townsend Street, inicialmente pensado para albergar a
cincuenta pacientes, pronto se amplió, aunque, en el transcurso de un día, la misma
cama era ocupada a menudo por varios pacientes sucesivamente. Mary Austin Carroll
afirma que en el hospital Townsend Street se trataron 3.700 casos de cólera (Leaves
2: 295).

Todos los  primeros manuscritos  biográficos sobre Catalina McAuley reflejan esta
extraordinaria experiencia. En su «Memoria de la Fundadora» («Manuscrito Dublín»),



Clare Augustine Moore dice:

Las muertes eran tantas, tan repentinas y tan misteriosas que la gente pobre e
ignorante creía que los médicos habían envenenado a sus pacientes y, como era
necesario enterrarlos inmediatamente, se decía que muchos habían sido enterrados
vivos. Algunos sin duda lo fueron, pero hay razones para creer que muy pocos. Fue
en estas circunstancias cuando la Rvda. Madre ofreció sus servicios al hospital del
cólera  Townsend  Street,  que  fueron  aceptados  con  gratitud.  Una  vez  que  el
Arzobispo aprobó esta medida, las hermanas comenzaron sus tareas para gran
consuelo de pacientes y médicos; pero la fatiga que sufrieron fue terrible. Rvda.
Madre describió a algunas de nosotras a las hermanas que regresaban pasadas las
9 [p.m.], aflojaban sus cordones en las escaleras y se detenían, vencidas por el
sueño. (Sullivan 207)

En su carta del 26 de agosto de 1845, Clare Moore dice que Catalina estuvo en el
hospital «mucho… y una vez que una pobre mujer fue confinada recientemente o en
ese momento, y murió justo después de cólera, la querida Rvda. Madre tuvo tanta
compasión del bebé que se lo llevó a casa bajo su chal y lo puso a dormir en una
camita en su propia celda, pero como puede suponer, el pequeño lloró toda la noche y
la Rvda. Madre no pudo descansar, así que al día siguiente se lo dieron a alguien para
que lo cuidara» (Sullivan 97-8).

Según Mary Ann Doyle y Clare Moore,6  las hermanas iban a Townsend Street en
turnos de cuatro horas, empezando a las ocho o las nueve de la mañana. Cuatro
hermanas prestaban servicio a la vez, a pesar de que entonces sólo había once en la
comunidad de Baggot Street, y de que la escuela para niñas pobres y el refugio para
mujeres sin hogar funcionaban ya a pleno rendimiento. La propia Catalina permanecía
en el hospital todo el día, supervisando el cuidado de pacientes y el trabajo de las
enfermeras contratadas. Clare Moore afirma que Catalina «apenas salía del hospital».
Allí se la podía ver entre muertos y moribundos, rezando junto al lecho del cristiano
agonizante… y elevando su corazón hacia Dios por medio de la caridad («Crónicas
Bermondsey»,  Sullivan 112).  Como las muertes por cólera eran tan numerosas y
rápidas, se extendió entre los pobres el temor de que estuvieran enterrando vivos a
las/los  pacientes.  En  consecuencia,  la  propia  Catalina  asumió  personalmente  la
responsabilidad de muertos y moribundos. Como señala Mary Austin Carroll:



Ella no permitía que se enterrara a nadie hasta que se hubiera asegurado por
inspección personal de que la vida estaba realmente extinguida, ni permitía que las
enfermeras cubrieran los rostros de los que se suponía que estaban muertos, hasta
que  transcurriera  un  tiempo  determinado.  Eran  precauciones  necesarias,  que
probablemente salvaron a miles de un destino más terrible que la muerte por
cólera… Ella fue muy severa con las enfermeras que descuidaban a sus enfermos, o
que  parecían  tener  demasiada  prisa  por  deshacerse  de  los  muertos;  tampoco
perdonó a algunos médicos que, impasibles ante los horrores de la terrible crisis,
sólo pensaban en el honor de descubrir un [remedio] específico contra la peste, y
que, en su ardor por experimentar, parecían olvidar que sus pacientes eran seres
humanos. (Vida 226)

Además del miedo a ser enterrados vivos, la gente pobre – especialmente quienes no
habían tenido experiencia previa de la violencia del cólera ni de la decoloración de sus
víctimas – temía dejar que los carros del cólera llevaran a sus parientes enfermos a
los hospitales porque creían que los médicos estaban envenenando a los pacientes. Ni
siquiera la carta pastoral del arzobispo Murray pudo convencerles plenamente de que
no era así. Al parecer, en el hospital Townsend Street sólo la presencia constante de
Catalina McAuley, las Hermanas de la Misericordia y algunos clérigos católicos –
entre  ellos  los  amigos  de  Catalina,  Michael  Blake  y  Thomas  O’Carroll  –  podía
tranquilizar adecuadamente a pacientes y familiares. Según Mary Vincent Harnett, la
gente «se reconciliaba más cuando veía a las hermanas aceptar y administrar las
recetas de los médicos» (Vida 88).

El cólera es una violenta enfermedad diarreica «caracterizada por una devastadora
pérdida intestinal de líquidos y electrolitos, cuya reposición constituye el elemento
vital del tratamiento». Sin ello, «puede producirse la muerte por deshidratación o
desequilibrio salino» (Compañero de Medicina de Oxford 1: 213, 596). En tiempos de
Catalina, a las/los pacientes se les trataba con sangrías, aplicaciones de calor, dosis
de calomelanos y paliativos como el opio, el láudano y el brandy. Las hermanas iban
de cama en cama durante todo el día, administrando estos remedios y secando el
sudor helado de los cuerpos de sus pacientes. No es de extrañar que Mary Ann Doyle,
tras arrastrarse repetidamente de cama en cama, se lesionara las rodillas. El famoso
poema de Catalina, «Cólera y colerina», fue escrito en esta época, como un homenaje
humorístico a las dos articulaciones doloridas de Mary Ann.



Años más tarde, el Dr. Andrew Furlong, un médico que había trabajado codo con codo
con Catalina durante siete meses en el hospital Townsend Street, declaró que el Dr.
Hart, el médico jefe del hospital, dijo de las Hermanas de la Misericordia: «Fueron de
la  mayor utilidad,  y… el  hospital  no podría  funcionar sin  ellas.  Mantenían a  las
ochenta enfermeras en orden, lo que era difícil de hacer». Al parecer, el Dr. Hart dio
a Catalina «el control más completo» y, según Mary Austin Carroll, «solía atribuir la
escasez de muertes (alrededor del treinta por ciento), en comparación con [el] alto
porcentaje en otros lugares, a su sabia administración» (Leaves 2:295).

En los nueve años que le quedaban de vida, Catalina siguió dando gran prioridad al
cuidado de pobres enfermos y moribundos, incluso cuando visitarlos le costaba mucho
a su propia salud. Cuando fundó la casa filial de Kingstown (Dun Laoghaire) en 1835,
las Crónicas Bermondsey señalan que, aunque inmediatamente puso en marcha una
escuela para las niñas pobres y abandonadas que veía allí  (Neumann, ed.  86-7),
«también  visitaban  a  enfermos,  yendo  a  menudo  muy  lejos,  y  nuestra  buena
Fundadora, a pesar de la dificultad que experimentaba para caminar, nunca escatimó
en esas labores de caridad y misericordia» (Sullivan 114).

En la primera década de las Hermanas de la Misericordia, veinte miembros de la
congregación murieron de fiebre tifoidea, tifus, tisis y erisipela (una grave infección
estreptocócica de la piel y los tejidos subcutáneos). La propia Catalina murió el 11 de
noviembre de 1841 de tuberculosis pulmonar complicada con empiema. Como es bien
sabido que sufría con frecuencia ataques de encías doloridas, tan graves que apenas
podía comer la dieta de un lactante (Neumann, ed. 195), también es posible que
padeciera escorbuto, una afección derivada de la deficiencia de vitamina C. Es dudoso
que en Baggot Street hubiera muchas frutas y verduras frescas.

II. La continuación de la visión
y práctica de Catalina
En los años que siguieron a la muerte de Catalina, sus compañeras y seguidoras de
las  Hermanas  de  la  Misericordia  continuaron  con  su  incansable  cuidado  de  las
personas pobres enfermas y moribundas y,  en repetidas ocasiones,  emprendieron
peligrosos ministerios entre enfermos pobres que la habrían preocupado y complacido
a la vez. No es posible relatar aquí todas las visitaciones de enfermos que tuvieron



lugar en las nueve fundaciones de las Hermanas de la Misericordia que Catalina
estableció fuera de Dublín, pero tres acontecimientos pueden servir para ilustrar la
devoción de sus compañeras a enfermos desesperados:  la epidemia de cólera de
1848-1849, la guerra de Crimea y los casos de viruela endémica en Londres en 1862.

La hambruna irlandesa – a menudo llamada la Gran Inanición o la Gran Hambruna –
comenzó en 1845 con la plaga de la cosecha de patata, entonces el único alimento de
un tercio de irlandeses (Ô’ Tuathaigh 203). Duró cinco años, durante los cuales se
calcula que murieron entre 800.000 y 1.000.000 de personas por inanición, por las
enfermedades que normalmente acompañan a la hambruna (tifus, fiebre tifoidea o
recurrente, disentería, hidropesía y escorbuto) y por una devastadora invasión de
cólera. Cada ciudad y pueblo de Irlanda donde vivían entonces las Hermanas de la
Misericordia fue asolado de una manera u otra por este desastre humano de múltiples
facetas. Con la reticencia que a menudo marcaba las referencias a la Hambruna por
parte de la gente común irlandesa, los comentarios sobre la Hambruna en las crónicas
existentes de las primeras comunidades de la Misericordia son breves. Más detallados
son  sus  relatos  sobre  la  asistencia  a  las  víctimas  de  las  enfermedades  que  la
acompañaron.

Las Crónicas Limerick, por ejemplo, recogen que en la grave epidemia de cólera que
asoló toda Irlanda entre diciembre de 1848 y 1849, las Hermanas de la Misericordia
de Limerick, dirigidas por Mary Elizabeth Moore, trabajaron en dos hospitales del
cólera. Elizabeth había ingresado en la comunidad de Baggot Street en junio de 1832
y fue enfermera con Catalina McAuley en el depósito de Townsend Street durante la
epidemia  de  1832.  Por  tanto,  ella  fue  muy  consciente  de  que  el  cólera  puede
transmitirse a través de las heces de las víctimas infectadas, aunque su origen sea el
agua contaminada. Por eso, cuando el brote llegó a Limerick en la primavera de 1849,
Isabel sólo pidió voluntarias a la comunidad, para que la acompañaran a atender a las
víctimas  del  cólera  en  dos  hospitales  de  Limerick:  Barrington  y  San  Juan.  Su
asistencia comenzó el 6 de marzo, permaneciendo las hermanas en estos hospitales
día y noche.

Marie-Therese Courtney, basándose en las Crónicas Limerick, informa que:

La asistencia activa constante [en estos hospitales] continuó durante más de un
mes, con nuevos grupos de cuatro personas relevando a otras en cada hospital. En
su primera noche en St. John murieron diecinueve personas. Madre Elizabeth hacía



sus rondas diarias por todos los pabellones y pacientes de ambos hospitales… El
Sábado Santo, 7 de abril [cuando la epidemia de cólera empezó a declinar], cesó la
vigilancia nocturna y todas regresaron al convento, pero durante tres semanas
después  cont inuaron  as ist iendo  diar iamente  a  enfermos  en  los
hospitales.  (Courtney  38,  39)

En Dublín, en 1832, ninguna Hermana de la Misericordia contrajo el cólera, pero en
Limerick, en 1849, dos hermanas se infectaron. Aunque una se recuperó, la otra,
Mary Philomena Potter, murió el 19 de abril de la enfermedad, «contraída en su
servicio  a  enfermos en Barrington,  y  [de]  puro agotamiento» (Courtney 39).  Del
mismo modo, en Galway, en el mismo año, donde las Hermanas de la Misericordia
atendían a las víctimas del cólera día y noche en el Hospital de la Fiebre, a poca
distancia del convento, dos hermanas murieron de la enfermedad: Mary Joseph Joyce
y Mary Agnes Smyth.

Tal vez la más dramática y conocida de las experiencias de enfermería de las primeras
Hermanas de la Misericordia es su servicio desde finales de 1854 hasta mediados de
1856 en los hospitales militares británicos en Turquía y Crimea durante la Guerra de
Crimea.  Veintitrés  Hermanas  de  la  Misericordia  se  ofrecieron  como  enfermeras
voluntarias  en  estos  hospitales  a  petición  del  gobierno  británico:  ocho  de
Bermondsey, Londres, bajo la dirección de Mary Clare Moore; y un segundo grupo de
quince  (doce  de  Irlanda,  dos  de  Liverpool  y  una  de  Chelsea,  Londres),  bajo  la
dirección de Mary Francis Bridgeman de Kinsale. El libro de Mary Angela Bolster, Las
Hermanas de la Misericordia en la guerra de Crimea, se basa en diarios y cartas que
se refieren principalmente a las experiencias del contingente irlandés, mientras que
la correspondencia y las crónicas de los archivos Bermondsey se centran sobre todo
en las experiencias del contingente de Bermondsey. Ambas fuentes documentan este
servicio  de  enfermería  extraordinariamente  difícil,  emprendido  sólo  trece  años
después de la muerte de Catalina McAuley.

Las dos hermanas de Liverpool murieron en Crimea: Mary Winifred Sprey, de cólera,
el 20 de octubre de 1855; y Mary Elizabeth Butler, de tifus, el 23 de febrero de 1856.
Ambas contrajeron sus enfermedades mortales en los pabellones donde servían, y sus
muertes fueron las más graves de las aflicciones físicas que sufrieron las hermanas
durante la guerra. Pero hubo otros sufrimientos y penurias diarias que también se
cobraron  un  alto  precio:  la  suciedad  de  los  pabellones  y  habitaciones  donde



trabajaban y vivían; las ratas y piojos constantes; la escasez de comida, ropa y agua;
las largas horas de trabajo desgarrador; el frío glacial, alternado con el calor húmedo;
los retrasos burocráticos en la función del Proveedor; la falta de ropa de cama y otros
suministros médicos; los numerosos oficiales médicos que resentían la presencia de
enfermeras (las primeras enfermeras de este tipo en la historia militar británica); y,
más que todo lo demás, la constante llegada desde el frente de soldados gravemente
heridos,  demacrados  y  aquejados  de  enfermedades,  y  las  horrendas  tasas  de
mortalidad. Unos 250.000 soldados aliados (ingleses, irlandeses, escoceses, franceses
y  sardos)  murieron  en  Crimea,  la  mayoría  por  infecciones,  enfermedades,
especialmente el cólera, y otras dolencias ajenas al combate. Sólo 70.000 murieron en

combate.7 En febrero de 1855, durante el primer invierno en Crimea, las muertes en
el  Hospital  del  Cuartel  de  Koulali,  en  Turquía,  donde  las  hermanas  irlandesas
prestaban entonces servicio, alcanzaron una media del cincuenta y dos por ciento; en
el  Hospital  del  Cuartel  de  Scutari,  donde  prestaban  servicio  las  hermanas  de
Bermondsey, la tasa de mortalidad fue del cuarenta y dos por ciento (Bolster 134).
Más tarde, ese mismo año, algunos de los dos grupos se trasladaron al otro lado del
Mar  Negro,  a  hospitales  más  cercanos  al  frente.  Cuando  las  veintiún  hermanas
supervivientes regresaron a Irlanda e Inglaterra en la primavera y el verano de 1856,
dejaron atrás las tumbas de las dos que habían muerto en Crimea, pero llevaron a
casa recuerdos y experiencias que fortalecerían todas sus futuras visitaciones a las
personas pobres enfermas y moribundas e informarían a todos los futuros hospitales
de la Misericordia en los que estas mujeres prestarían servicio.

La única diferencia notable entre los dos grupos de Hermanas de la Misericordia que
sirvieron  en  la  guerra  de  Crimea  es  el  carácter  de  su  relación  con  Florence
Nightingale, la Superintendente General de la Enfermería Femenina en los Hospitales
Militares Británicos en Turquía y más tarde en Crimea. La relación entre la señorita
Nightingale y Mary Francis Bridgeman y las hermanas irlandesas fue generalmente
negativa,  hasta el  punto de que Florence Nightingale llegó a llamar,  aunque en
privado,  a  Francis  Bridgeman «Rvda.  Madre Ladrillera»,  y  por su parte,  Francis
Bridgeman  y  las  hermanas  irlandesas,  actuando  según  su  entendimiento  de  las
condiciones bajo las que habían venido a Crimea en primer lugar, renunciaron a sus
puestos en el Hospital de Balaclava en febrero de 1856 y volvieron a casa, en lugar de
aceptar  su autoridad.  La relación entre Florence Nightingale  y  las  hermanas de
Bermondsey fue, de principio a fin, mutuamente positiva, hasta el punto de que se

convirtió en amiga de por vida de varias de ellas.8



Pero lo más importante de la experiencia de todas estas hermanas en la guerra de
Crimea es el mero hecho de que se produjera: a saber, que veintitrés Hermanas de la
Misericordia sin haber viajado antes fuera de Irlanda o Inglaterra, y sin formación
formal en enfermería,  y mucho menos en enfermería en una zona de guerra,  se
ofrecieran  voluntarias  con  muy  poca  antelación  (las  hermanas  de  Bermondsey
tuvieron dos días y medio para decidir  y  hacer las maletas)  para emprender un
peligroso  camino  de  un  mes  al  Cercano  Oriente  para  socorrer  a  soldados
desesperadamente enfermos y moribundos, sólo porque ellas y sus consejeras habían
oído, a través de los informes del corresponsal del London Times en Constantinopla (a
mediados de octubre de 1854), que había escasez no sólo de cirujanos y oficiales
médicos, sino también de curanderos y enfermeras, y que las heridas, enfermedades y
muertes de cientos y cientos de soldados estaban sin atender y sin aliviar. Al hablar
de  la  visitación  de  enfermos,  Catalina  McAuley  había  instado  a  las  hermanas  a
«prepararse rápidamente» para esta crucial obra de misericordia (Regla 3.4, Sullivan
298). Lo más conmovedor de la experiencia de estas Hermanas de la Misericordia en
la  guerra  de  Crimea  no  es  su  servicio  en  los  hospitales  militares,  ampliamente
elogiado, sino la espontaneidad olvidadiza y la entereza de corazón con que acudieron
inmediatamente a la zona de guerra cuando se dieron cuenta de la desesperada
necesidad.

El último evento que puede ilustrar la audaz fidelidad de las primeras Hermanas de la
Misericordia a las personas pobres enfermas y moribundas es mucho más sencillo: La
visita de Mary Clare Moore a dos familias pobres y enfermas de viruela en Londres,
cuando volvía a casa después de otro trabajo. Este acontecimiento se recoge en la
carta de Clare a Florence Nightingale, escrita el 13 de octubre de 1862, cuando Clare
tenía cuarenta y ocho años. En la carta, Clare, que sufría frecuentemente de pleuresía
agravada por sus experiencias en la guerra de Crimea, se disculpa con Florence por
no haberle escrito antes para agradecerle las frutas y verduras que Florence enviaba
regularmente al convento de Bermondsey: «nuestro buen obispo [Thomas Grant de
Southwark] envió tantos papeles para copiar que no pude sacar ni un momento». Pero
luego añade:

Esta mañana fui a la iglesia de San Jorge para llevar a casa mi escrito al obispo,
pues quería su consejo sobre algunos asuntos de nuestro convento. La infancia se
ha visto obligada a faltar a la escuela a causa de la viruela, la han padecido en
directo y una ha muerto, una querida niña de seis años. Su hermana menor me
saludó sacando de un horrible pedazo de trapo medio penique para la gente pobre,



«¡por el alma de Katie!». No podría describir bien su propia miseria, pues el padre
ha estado agonizando durante meses. Teníamos cinco chelines para darles – una
pequeña fortuna –, pero no pude evitar sentir que fue la negación de sí misma y la
fe  de  la  querida  niña  lo  que  me llevó  hasta  allí,  pues  dudé en  aumentar  mi
caminata, ya muy larga para mí.

Luego fuimos a ver a un pobre joven en la última fase de la enfermedad, su único
hijo de dos años yacía a los pies de su cama con viruela de la peor clase, su pobre
esposa haciendo sacos, o más bien incapaz de hacerlos a causa de la enfermedad
del niño. Pobre hombre, era muy ignorante y desatento a la religión; ahora está
lleno de alegría por haber recibido todos los sacramentos.  Es un gran placer,

aunque triste, dedicarse al servicio de la gente pobre.9

Estas dos tristes escenas, en las que las desgraciadas enfermedades y muertes de los
pobres de Londres son acogidas con tanta naturalidad y simpatía, en el curso de un
día ordinario, se repitieron miles de veces en las dos décadas que siguieron a la
muerte de Catalina McAuley. En las cestas de mimbre que las primeras Hermanas de
la Misericordia llevaban a las personas pobres enfermas no había curaciones,  ni
restauraciones milagrosas de la salud, sólo unos pocos chelines, algo de pan o carbón
para el hogar. Sin embargo, estas mujeres trataban de llevar a las personas pobres
mucho más que pequeñas ayudas prácticas, y mucho más que las habilidades de
enfermería que habían adquirido.  Querían llevar los únicos dones que realmente
tenían para dar: esperanza y confianza en el consuelo de un Dios misericordioso.

III.  El  concepto  que  Catalina
McAuley  tiene  de  la  visita
cristiana a enfermos
Catalina estaba profundamente convencida de que el mayor sufrimiento de la gente
pobre,  especialmente  en  sus  terribles  enfermedades  y  muertes,  era  su  falta  de
conocimiento religioso, su falta de sensibilizar sobre el tierno amor y la Misericordia
de Dios.  De todas  las  pobrezas  inducidas  en  Irlanda por  la  larga  Era  Penal,  la
ignorancia  religiosa  de  la  misericordiosa  fidelidad  de  Dios  no  era  la  menor,  un



subproducto de larga duración de la escolarización proscrita, de las misas prohibidas,
de al menos un siglo de sacerdotes proscritos y, más tarde, de capillas diminutas y
abarrotadas  en  callejones  y  campos  de  labranza.  Estas  privaciones  tuvieron  sus
efectos negativos a largo plazo, no tanto en las líneas generales de la fe religiosa de
los pobres como en su creencia personal de que eran realmente amados por Dios.
Mientras yacían sobre sus pilas de paja en sus miserables casuchas, era demasiado
fácil pensar que Dios estaba demasiado lejos para darse cuenta de su difícil situación
o para preocuparse por sus sufridas familias.

Por tanto,  el  fin primordial  de la visita a enfermos pobres,  tal  como Catalina la
concebía y describía, era llevarles el alivio y la consolación de Dios: darles a conocer –
con las palabras, la presencia, la oración y la ternura – que Dios, en Cristo, estaba
realmente presente para ellos y en ellos, y que, aunque sufrieran penosamente, Dios
actuaba realmente en ellos, sacando de su aflicción una alegría duradera. El principal
objetivo  de Catalina cuando se  arrodillaba o  se  sentaba junto  a  la  cama de las
personas pobres enfermas y moribundas era alentar, por todos los medios humanos a
su alcance, su esperanza y confianza en estas realidades cristianas.

No es que se viera a sí misma como una emisaria privilegiada de Dios. Más bien veía a
las personas pobres que sufrían como la presencia viva de su Dios afligido. En su
Regla para las  Hermanas de la  Misericordia cita  tres veces Mateo 25,  40:  «Les
aseguro que lo que hayan hecho a uno solo de éstos, mis hermanos menores, me lo
hicieron a mí».  En el  primer párrafo del  capítulo «De la visita a los enfermos»,
escribe:

La  misericordia,  camino  principal  señalado  por  Jesucristo  a  quienes  desean
seguirle,  ha impulsado en todas las épocas de la Iglesia a sus fieles de modo
particular a instruir y consolar a los pobres enfermos y moribundos, pues en ellos
consideraban la persona de nuestro divino Maestro, que ha dicho: «Les aseguro
que lo que hayan hecho a uno solo de éstos, mis hermanos menores, me lo hicieron
a mí». (Regla 3.1, énfasis añadido)

Más adelante en este capítulo, ella escribe:

A quienes Jesucristo ha permitido que le asistan en las Personas de sus Pobres
sufrientes, animen sus corazones con gratitud y amor y, poniendo toda su confianza
en Él, tengan siempre presente su incansable paciencia y humildad, esforzándose



por imitarle cada día más perfectamente en la abnegación, la paciencia y la entera
resignación. Así obtendrán la corona de gloria y el gran título de Hijos del Altísimo,
prometido con toda seguridad a quienes tienen misericordia. (Regla 3.3, cursiva
añadida)

Y en el párrafo seis ella escribe:

Saldrán siempre dos hermanas juntas. Se observará la mayor cautela y seriedad al
pasar por las calles,  caminando ni  a paso lento ni  apresurado,  manteniéndose
cerca, sin inclinarse, conservando el recogimiento de la mente y avanzando como si
esperasen encontrarse con su Divino Redentor en cada pobre morada, ya que Él ha

dicho: «Donde estén dos o tres en mi nombre allí estaré yo». (Regla 3.6)10

Además de  la  discreción  con que Catalina  introduce aquí  la  actividad fuera  del
claustro en la Regla y en la vida cotidiana de las religiosas – una práctica no muy
común en la  Iglesia  de su tiempo –,  la  solemnidad del  párrafo  sexto  se  explica
principalmente por su visión del impresionante final del camino: el encuentro con su
Redentor «en cada pobre morada». Para Catalina, la visitación a enfermos era una
comunión intensa y reverente con Jesucristo,  quien, según ella,  «testimoniaba en
todas las ocasiones un tierno amor por la gente pobre y declaraba que consideraría
como hecho a sí mismo todo lo que se les hiciera» (Regla 1.2). De ahí que ella creyera
que las Hermanas de la Misericordia debían acercarse a este encuentro privilegiado
«conservando el recogimiento de espíritu» (Regla 3.6).

Incluso durante sus primeros días con los Callaghan en Coolock House, Catalina tenía
en mente principalmente las  necesidades espirituales  de las  personas pobres.  El
Manuscrito Limerick dice de ella durante este período:

Su caridad no se limitaba solo al alivio de sus necesidades temporales; ella se
compadecía de su ignorancia espiritual y de su indigencia… Su solicitud por los
intereses de la gente pobre pronto atrajo a su alrededor a personas que esperaban
obtener de ella consejo, alivio y consuelo. Cualquiera que necesitara alivio, mitigar
una aflicción o hacer frente a un problema acudía a ella en busca de consuelo, y
ella se lo proporcionaba en la medida de sus posibilidades; su celo la convirtió en
una especie de misionera en el pequeño distrito que la rodeaba (Sullivan 144).



Probablemente en esa época, pero sin duda después de que se abriera Baggot Street,
Catalina comenzó la práctica de transcribir oraciones que sirvieran de consuelo a las
personas pobres enfermas. El Manuscrito Limerick cuenta cómo, después de que se
trasladara permanentemente a Baggot Street en 1829, ella aprovechaba las primeras
horas de la mañana para transcribir:

Las hermanas, como ahora se llamaban a sí mismas…, se levantaban temprano y
tenían ejercicios devotos regulares de oración y lectura espiritual. Aunque éstos
eran  de  considerable  duración,  no  bastaban  para  la  devoción  de  la  señorita
McAuley,  quien,  además  de  las  meditaciones  privadas,  solía  levantarse  más
temprano que las demás con una o dos de las hermanas para rezar todo su Salterio
favorito y leer algún libro espiritual.  Una de estas hermanas se había ofrecido
voluntaria para llamar, y ocurría con frecuencia que, equivocándose de hora en las
mañanas de invierno, solía llamar a las tres en lugar de a las cuatro y media, hora a
la que se habían propuesto levantarse. En estas ocasiones la señorita McAuley
llenaba el  tiempo intermedio seleccionando y transcribiendo ciertos pasajes de
libros piadosos que podían ser útiles para la instrucción y consuelo de aquellas
personas pobres y enfermas. Ella hizo una buena colección de ellos cuando un día,
mientras buscaba algún documento en su escritorio, cerca del cual había una vela
encendida,  su  manuscrito  se  incendió,  lo  que  ella  no  percibió  hasta  que  fue
demasiado tarde para salvarlo. (Sullivan 161-62)

Aunque este manuscrito fue destruido, no ocurrió lo mismo con otros similares. Se
conservan copias manuscritas de las Oraciones para enfermos y moribundos en los
archivos de muchas de las primeras comunidades de Hermanas de la Misericordia en
Irlanda e Inglaterra. Aunque ninguna de las copias que he visto parece ser de puño y
letra de Catalina, la práctica de transcribir colecciones de oraciones para leer junto a
la cama de enfermos y moribundos pobres comenzó sin duda bajo su dirección. Las
Crónicas de Bermondsey afirman que, incluso cuando Catalina vivía en Coolock. «era
su principal pasatiempo copiar oraciones y libros piadosos» (Sullivan 100).

En los archivos de Dublín de las Hermanas de la Misericordia hay al menos dos
colecciones de oraciones para rezar durante la visitación a enfermos. Una de ellas,
simplemente etiquetada como «Oraciones, etc.», puede haber estado destinada a ser
utilizada junto a la cama de las hermanas enfermas y moribundas; la otra, etiquetada
como «Devociones para la visitación de enfermos», estaba claramente destinada a ser



utilizada junto a la cama de las personas pobres enfermas y moribundas. En ambas
colecciones  hay  oraciones  «cuando  aún  se  espera  la  recuperación»,  actos  de
resignación, oraciones «cuando no se espera la recuperación» y oraciones «por una
muerte feliz». Probablemente, estas oraciones no se compusieron de la nada, sino que
se transcribieron de libros de oraciones publicados. Numerosas oraciones por los
enfermos aparecen en los libros de oraciones que se sabe que utilizaban Catalina y la
comunidad de  Baggot  Street:  por  ejemplo,  Guía  completa  de  piedad católica  de
William A. Gahan y Devociones al Sagrado Corazón de Jesús de Joseph Joy Dean.
Aunque las colecciones de oraciones de los archivos de Dublín no parecen proceder
de ninguno de estos libros publicados, es posible que procedan de libros de oraciones
comparables disponibles en la época de Catalina. El espíritu de todas las oraciones de
las colecciones existentes es el de una valoración realista de la vida humana y una
humilde  confianza  en  la  compasión  de  un  Dios  misericordioso.  Por  ejemplo,  la
«Oración,  cuando  aún  se  espera  la  recuperación»  está  dirigida  a  Jesucristo,  y
comienza así:

A tu infinita bondad, oh, Jesús, encomendamos a esta tu sierva a quien has tenido a
bien visitar con esta enfermedad. y te suplicamos que la tomes bajo tu cuidado,
seas tú mismo su médico, y bendigas los remedios que se emplearán, para que así
sean conducentes al restablecimiento de su salud. La compasión que siempre has
manifestado hacia las personas enfermas nos alienta a esperar que la fortalecerás y
la confortarás en sus sufrimientos. Permítele, te lo suplicamos, llevar con espíritu
cristiano, humildad y paciencia cualquier parte de la cruz que le hayas asignado.

Santifica su enfermedad y, si es agradable a tu santa voluntad y beneficioso para
sus intereses eternos, devuélvele la salud. Ayúdala, dirígela, Señor, que eres justo y
misericordioso. Confiamos en que tendrás misericordia de esta sierva tuya por los
méritos de tus sufrimientos y de tu muerte. Amén, Jesús.

La existencia de estas oraciones manuscritas ilustra lo que Catalina tenía en mente
cuando, en el capítulo de la Regla sobre la «visitación de enfermos», escribió: «Una
de las hermanas debe ser capaz de leer con mucha claridad y tener suficiente juicio
para seleccionar lo que es más adecuado para cada caso. Ella debe hablar de una
manera fácil, suave e impresionante para no avergonzar o fatigar al pobre paciente»
(Regla 3.7).



Catalina se dio cuenta de que las necesidades físicas de las personas enfermas y
moribundas  tienen  una  prioridad  natural,  al  menos  cronológica.  Por  eso  ella
aconsejaba que:

Debe emplearse una gran ternura y cuando no se espere la muerte de inmediato,
será bueno aliviar primero la angustia y esforzarse por todos los medios posibles
para promover la limpieza, la facilidad y la comodidad del Paciente, ya que siempre
nos sentimos más disponibles para recibir consejo e instrucción de quienes nos
demuestran compasión. (Regla 3.8)

Pero ella también creía que «las hermanas [que visitan a enfermos pobres] tendrán
siempre muy presente el bien spiritual» (Regla 3.9). De acuerdo con la teología de su
tiempo, el párrafo noveno del capítulo sobre la visitación de enfermos habla de «los
terribles juicios de Dios hacia pecadores impenitentes» y afirma que «si no buscamos
su perdón y misericordia de la manera que Él ha establecido, seremos miserables por
toda  la  Eternidad»  (Regla  3.9).  En  el  lenguaje  más  bien  áspero  de  la  teología
sacramental  contemporánea,  Catalina  está  aquí  simplemente  afirmando  que  el
objetivo principal de la visitación es ayudar al paciente a realizar su única alegría
segura: una relación correcta con Dios; por lo tanto, ella insta a las hermanas que
visitan a enfermos a «orar con voz audible y de la manera más enfática, para que Dios
mire con piedad a sus pobres criaturas y las lleve al arrepentimiento», porque como
ella dice, «si nuestros corazones no se ven afectados en vano debemos esperar afectar
los suyos». Además, las hermanas no deben dudar en «interrogar [a pacientes] sobre
los principales misterios de nuestra Santa Fe, y si es necesario instruirles» (Regla
3.9).

En el penúltimo párrafo de este capítulo de la Regla, Catalina trata de la muerte de
los enfermos pobres. Ella dice:

Cuando el restablecimiento es irremediable, debe hacerse saber con gran cautela y,
si el tiempo lo permite, gradualmente, asegurándoles la paz y el gozo que sentirán
cuando estén enteramente resignadas a la voluntad de Dios, induciéndolas a orar,
para que Él tome todo lo que les concierne bajo su divino cuidado y disponga de
ellas  como  le  plazca.  Que  las  hermanas,  si  es  posible,  prometan  atención  a
cualquier objeto que ocupe su dolorosa y ansiosa solicitud, a fin de que la mente se
mantenga serena para pensar sólo en Dios. (Regla 3.10)



Entre las varias alteraciones hechas en el texto de Catalina de la Regla cuando fue
aprobada en Roma, la última frase de este párrafo fue omitida y dos frases largas y
cautelosas fueron sustituidas, en el sentido de que cuando las hermanas visitan a las
personas  agonizantes  ya  no  son  libres,  en  el  lenguaje  simple  de  Catalina,  de
«prometer  atención  a  cualquier  objeto  que  comprometa  la  ansiosa  solicitud  [del
paciente]», sino, ahora, incluso en circunstancias calamitosas: «Si la conversación
versa sobre la enajenación de bienes por testamento, eviten hábilmente las hermanas
tomar parte en ella… Cuando se hable de nuevo de procurar socorro a la indigencia
de la familia del enfermo, prometan, en cuanto de ellas dependa, ocuparse de ello, en
la forma que su estado lo permita…» (Sullivan 279). Resulta difícil imaginar a un
Vicente de Paúl, a una Catalina de Génova o a una Catalina McAuley escribiendo tales
frases para cubrir los últimos momentos de un pobre hombre o mujer que yace sobre
paja en su casucha, con su familia llorando en las sombras.

Evidentemente, Catalina se guiaba profundamente por el ejemplo de los santos y las
santas. Según la carta de Clare Moore del 1° de septiembre de 1844, al menos a
partir de junio de 1829, la comunidad de Baggot Street  escuchaba cada día una
lectura de la vida de santos y santas: «Desayuno 8 u 8 y 1/4, e inmediatamente
después en el  Refectorio,  la Rvda. Madre lee el  santo del  día» (Sullivan 90).  Es
razonable suponer que estas lecturas procedían de las Vidas de los santos de Alban
Butler,  la recopilación ampliamente difundida que se publicó por primera vez en
1756-59. Entre los muchos cambios significativos que Catalina hizo a la Regla de las
Hermanas de la Presentación cuando la revisó para las Hermanas de la Misericordia,
estaba  la  adición  de  tres  nombres  a  la  lista  de  «Santas  y  santo  a  quienes  se
recomienda que las Hermanas de este Instituto Religioso tengan particular devoción»:
Catalina  de  Génova,  Catalina  de  Siena  y  Juan  de  Dios  (16.4).  Estas  adiciones
particulares demuestran la importancia decisiva que Catalina concedía al cuidado

misericordioso de las personas enfermas.12  Los demás santos que menciona en la
Regla le sirvieron igualmente de inspiración. En el capítulo sobre la «visitación de
enfermos», ella enumera a nueve santas/os que «consagraron su vida a esta obra de
Misericordia»: Vicente de Paúl, Camilo de Lellis, Ignacio de Loyola, Francisco Javier,
Luis Gonzaga y Angela Merici, así como Juan de Dios, Catalina de Siena y Catalina de
Génova.

IV. Algunas implicaciones de la práctica de Catalina para el cuidado de enfermos en la
actualidad



En su ensayo sobre «La Iglesia de los santos», Karl Rahner dice:

La naturaleza de la santidad cristiana aparece a partir de la vida de Cristo y de sus
Santos; y lo que allí  aparece no puede traducirse absolutamente en una teoría
general, sino que debe experimentarse en el encuentro con lo histórico que tiene
lugar de un caso individual a otro. La historia de la santidad cristiana (de lo que, en
otras palabras, es asunto de cada cristiano…) es en su totalidad una historia única y
no el eterno retorno de lo mismo. De ahí que esta historia tenga sus fases siempre
nuevas, únicas; de ahí que deba ser descubierta siempre de nuevo (aunque siempre
en la imitación de Cristo, que sigue siendo el modelo inagotable), y esto por todos
los cristianos. He aquí la tarea especial que los santos canonizados deben cumplir
para la Iglesia. Son iniciadores y modelos creativos de la santidad que resulta
adecuada y  es  tarea de su época.  Crean un nuevo estilo;  muestran de forma
experimental que se puede ser cristiano incluso de «esta» manera; hacen que ese
tipo  de  persona  sea  creíble  como tipo  cristiano.  Por  tanto,  su  significado  no
comienza sólo después de su muerte. Su muerte es más bien el sello puesto a su
tarea de ser modelos creativos, una tarea que tuvieron en la Iglesia durante su vida
y su-pervivencia significa que el ejemplo que han dado permanece en la Iglesia
como  una  forma  permanente…  Pues  la  historia  de  lo  espiritual  significa
precisamente que algo se hace real para permanecer,  no para desaparecer de
nuevo. (Investigaciones teológicas 3,91-104)

¿Cómo permanecerá viva la «forma permanente» del valiente cuidado de Catalina
McAuley de las personas enfermas y moribundas en el momento histórico actual,
especialmente entre las Hermanas de la Misericordia, sus asociadas/os y quienes la
admiran?  ¿Cuáles  son  las  implicaciones  de  la  práctica  de  Catalina  para  nuestro
cuidado de enfermos hoy? Concluyo este ensayo con unas breves reflexiones sobre
esta cuestión.

En sus «Memorias de la Fundadora», Clare Augustine Moore, cuya hermana Mary
Clare  Moore  fue  una  de  las  primeras  colaboradoras  de  Catalina,  recuerda  la
primavera de 1832 en Baggot Street:

Tres fueron atacadas por un virulento escorbuto y todas las demás enfermaron.
Esto ocurrió poco después de la muerte de Hermana M. Elizabeth, el lunes de

Pascua.13 La Rvda. Madre, que a pesar de su amor por las austeridades fue siempre



muy amable con las personas enfermas, hizo todo lo que pudo para restablecerles.
El Cirujano General, el difunto Sir P[hilip] Crampton, fue llamado, olvido a cuál de
ellos; [y] él, que siempre tuvo menos fe en la medicina que en la administración,
indagó sobre  su  alimentación  y  ocupaciones,  y  de  inmediato  declaró  que  una
amelioración [sic] de la dieta sería la mejor cura, y especialmente ordenó cerveza.
Intentó convencerla de lo realmente insano de la visitación, pero ella nunca pudo
entenderlo, y siempre mantuvo que el aire fresco debía ser bueno, olvidando que

debía ser tomado por nosotras principalmente en Townsend Street y Bull Alley.14

(Sullivan 206-7)

La pregunta para Catalina McAuley y para quienes la siguen se reduce realmente a
esto:  ¿Hasta qué punto planeamos evitar  el  escorbuto virulento y el  tifus,  o  sus
equivalentes  modernos?  Si  nuestra  respuesta  a  esta  pregunta  no  es  un  rechazo
completo  e  incondicional  de  todo  daño  e  inconveniente  para  nosotras  mismas,
entonces ¿dónde están las Townsend Streets, los Bull Alleys, los Depots, las casuchas,
los hospitales de fiebre de nuestros días? ¿Quién sufre y muere allí, y cómo y por qué
acudiremos a sus cabeceras como hizo Catalina? ¿Y qué actitudes hacia nuestras
propias vidas personales y comunitarias y qué añadidos a nuestros estilos de vida
tendremos que abandonar en el camino? ¿Hasta dónde querremos distanciarnos de
quienes  están  desesperadamente  enfermos  y  moribundos?  ¿Con  qué  teorías
justificaremos dejar el cuidado de enfermos pobres a quienes, entre nosotras, prestan
servicio  en hospitales? Como Hermanas de la  Misericordia,  en particular,  ¿cómo
dividiremos  nuestro  voto  común  de  servicio  a  «pobres,  enfermos  y  carentes  de
educación» en tres listas separadas de ministerios? ¿Y cómo nos eximiremos del
compromiso personal con todo el voto y nos conformaremos con sólo una parte de él?

Estas son preguntas personales y comunitarias muy, muy difíciles, especialmente para
las Hermanas de la Misericordia, pero lo son. Creo que son preguntas que Catalina
podría hacerse, especialmente en vista de la pobreza, las enfermedades, las muertes y
las epidemias que ahora nos miran inequívocamente a la cara, en EUA y en el mundo
en general. No serían preguntas tan difíciles si no nos hubiéramos domesticado hasta
cierto punto – por la Iglesia, por nuestro propio modo de funcionar, por nuestros
puestos de trabajo y salarios, por nuestras necesidades «financieras» percibidas -; y
burocratizado por nuestros gobiernos cívicos, por nuestra cultura, por nuestra propia
gestión interna y por nuestros conceptos de ministerio y vocación. ¿Es posible que
hayamos  perdido  parte  de  nuestra  agilidad,  de  nuestra  libertad,  de  nuestra



disposición a responder a necesidades desesperadas? ¿Es posible que nosotras, que
nos hemos comprometido a aliviar la miseria y a abordar sus causas (Constituciones
3), nos hayamos centrado tanto en el cambio sistémico que aborda las causas del
sufrimiento que nos hayamos distraído un poco de aliviar las miserias una a una?
¿Hemos  perdido  en  parte  la  convicción  de  que  también  merece  la  pena  que
dediquemos  nuestro  tiempo  a  aliviar  la  miseria  de  una  sola  persona  pobre  y
desesperadamente enferma, de una sola familia pobre y enferma?

Si mañana estalla una epidemia de cólera, ¿quién irá al Depot? Sí, los hospitales
modernos se encargarán de ello, pero ¿qué pasa con la epidemia de drogadicción y
violencia relacionada con las drogas en nuestras ciudades? ¿Quién irá allí con poca
antelación? ¿Quién pasará allí la noche? ¿Quién puede? ¿Cuántas Hermanas de la
Misericordia de Estados Unidos visitarán esta semana los pabellones para pobres de
los hospitales del condado, o los pabellones para enfermos de SIDA? Si la familia de
una pobre moribunda llama esta noche a uno de nuestros conventos, ¿quién irá a
verla? ¿Sabrá siquiera la familia que puede enviar a buscarnos? ¿Y qué haremos
cuando visitemos a enfermos? ¿Hablaremos del amor misericordioso de Dios, o nos
habremos vuelto tímidas a la hora de hablar de Dios? ¿Hablaremos de la confianza en
la  presencia  de  Dios  y  de  la  resurrección  que  surge  de  la  muerte  humana,  o
rehuiremos  esta  desesperada  necesidad  espiritual  de  las  personas  gravemente
enfermas y moribundas? ¿Cuándo perderemos el sueño o el peso por haber estado
consolando a enfermos desesperados? ¿Cuándo morirá la próxima Hermana de la
Misericordia por cuidar a enfermos?

Planteo estas preguntas, humildemente y con compasión, no porque crea que mi
propia vida responde a ellas ni siquiera mínimamente, ni porque piense que admiten
respuestas fáciles, sino porque son las preguntas que me atormentan cada vez que
reflexiono profundamente sobre estos aspectos de la vida de Catalina McAuley. No
creo  que  nuestras  vidas  puedan ser  una  imagen de  la  suya,  como tampoco  las
dolencias  y  desesperaciones  del  siglo  XXI  son  una  imagen  de  las  dolencias  y
desesperaciones del siglo XIX en Irlanda. Pero hay algo permanente en el tierno
cuidado personal de Catalina a enfermos y moribundos: un verdadero instinto y virtud
evangélicos que son una llamada permanentemente válida para nosotras; una llamada
de Dios a nosotras, precisamente como Hermanas de la Misericordia; una llamada que
no  queda  obsoleta  por  el  uso  de  un  lenguaje  de  finales  del  siglo  XX  sobre  la
autoprotección o la autorrealización.



Notas
1. Las otras dos obras de misericordia, mencionadas en todas las fuentes primeras de
la Misericordia, eran la instrucción de las niñas pobres y la acogida y formación de las
jóvenes sin techo y de las sirvientas.

2. A la hora de señalar estos avances médicos y de dialogar sobre las enfermedades
en otras partes de este ensayo, dependo de la información contenida en las siguientes
fuentes:  Frederick  F.  Cartwright,  Disease  and  History  (Nueva  York:  Thomas  Y.
Crowell,  1972);  The  Encyclopedia  Americana;  The  Encyclopedia  Britannica;  The
Oxford Companion to Medicine, 2 vols., ed., John Walton, Paul B. Beeson, y Ronald
Bodley Scott (Nueva York: Oxford University Press). John Walton, Paul B. Beeson y
Ronald Bodley Scott (Nueva York: Oxford University Press, 1986); y John H. Talbott, A
Biographical History of Medicine (Nueva York: Grone and Stratton, 1970).

3.  Los  primeros  hospitales  propiedad  de  las  Hermanas  de  la  Misericordia  y
gestionados  por  ellas  en  Irlanda  fueron el  Hospital  de  la  Misericordia  de  Cork,
inaugurado en 1857, y el Hospital Mater Misericordiae, abierto en Dublín en 1861. En
1854, las Hermanas de la Misericordia de Baggot Street  se hicieron cargo de la
gestión de Charitable Infirmary de Jervis Street, en Dublín.

4. Anna Maria Doyle, Catherine Byrn y Frances Warde.

5. Es de suponer que Mary Ann Redmond abandonó Baggot Street antes del 8 de
septiembre de 1830, día en que Catalina se dirigió al convento de la Presentación, en
George’s Hill, para comenzar el noviciado requerido antes de fundar las Hermanas de
la Misericordia.

6.  Mary Clare Moore era hermana de Mary Clare Augustine Moore.  Mary Clare
ingresó en la comunidad de Baggot Street en 1830; Mary Clare Augustine, en 1837.
No tenían parentesco con Mary Elizabeth Moore, que ingresó en la comunidad en
1832, y a la que se hace referencia más adelante en este ensayo.

7. R. Ernest Dupuy y Trevor N. Dupuy, The Harper Encyclopedia of Military History
(Nueva York: Harper Collins, 1993), 907.

8.  En  su  volumen  sobre  la  guerra  de  Crimea,  Mary  Angela  Bolster,  RSM,  ha
documentado bien, a través de sus cartas y diarios, la perspectiva de las hermanas



irlandesas; la correspondencia y las crónicas de los archivos de Bermondsey de las
Hermanas  de  la  Misericordia  documentan  la  perspectiva  de  las  hermanas  de
Bermondsey;  y  los  propios  papeles  y  correspondencia  de  Florence  Nightingale
documentan su perspectiva de cada grupo. No es posible aquí abordar más a fondo
esta cuestión, ni discutir otra documentación clerical y gubernamental relacionada
con ella, ni analizar las causas de estas experiencias contrapuestas.

9. Mary Clare Moore a Florence Nightingale, 13 de octubre de 1862 (Greater London
Record Office HI/ ST/NC2-V26/62). He modernizado algunos signos de puntuación.

10. El texto completo del manuscrito de Catalina McAuley de la Regla se encuentra en
Sullivan, Catalina McAuley y la tradición de la Misericordia, 294-328. He presentado
aquí la redacción original de Catalina, sin la inserción de Daniel Murray (después de
«pace»): «sin detenerse a conversar, ni saludar a quienes encuentran». También he
sustituido «o tres» por «etc. etc.» de Catalina en su cita de Mateo 18, 20.

11. Estos archivos y manuscritos se encuentran en el  Centro Internacional de la
Misericordia, Baggot Street, Dublín.

12. He dialogado brevemente sobre el significado de la práctica de estos tres santos
para la propia formación espiritual de Catalina en «Lectura y oraciones espirituales
de Catalina McAuley», Irish Theological Quarterly 57 (1991) 2: 124-146.

13. Mary Elizabeth Harley murió realmente el miércoles de Pascua, el 25 de abril de
1832.

14. Bull Alley, que abarcaba varias calles, era uno de los peores barrios marginales
del Dublín de principios del siglo XIX, al igual que los alrededores de Townsend
Street.

Obras citadas
1. Bolster, Evelyn [Mary Angela]. Las Hermanas de la Misericordia en la Guerra de
Crimea. Cork: Mercier Press, 1964.

2. [Carroll, Mary Austin]. Hojas de las Crónicas de las Hermanas de la Misericordia.
Vol. 2. Nueva York: Catholic Publication Society, 1883.

3. [Carroll, Mary Austin]. Vida de Catalina McAuley. Nueva York: D. & J. Sadlier,



1866.

4. Courtney, Marie-Therese. «El cólera asola Limerick». Hermanas de la Misericordia
en Limerick. n.p.: n.p., 1988. 38-42.

5. [Harnett, Mary Vincent]. La vida de Rvda. Madre Catalina McAuley. Ed. Richard
Baptist O’Brien. Dublín: John Fowler, 1864.

6. McAuley, Catalina. La cartas de Catalina McAuley, 1827-1841. Ed. Mary Ignatia
Neumann. Baltimore: Helicon, 1969.

7.  Meagher,  William.  Comentarios  sobre  la  vida  y  el  carácter  de  Su  Gracia
Reverendísima Daniel Murray. Dublín: Gerald Bellew, 1853.

8. Ó Tauthaigh, Gearoid. Irlanda antes de la hambruna, 1798-1848. Dublín: Gill and
Macmillan, 1990.

9. Rahner, Karl. «La Iglesia de los santos». Investigaciones teológicas. Vol. 3. Trans.
Karl-H. Kruger. Londres: Darton, Longman, & Todd, 1967. 91-104.

10. Rahner, Karl. «Parresía». Investigaciones teológicas. Vol. 7. Trans. David Bourke.
Londres: Darton, Longman & Todd, 1971. 260-67.

11. Scanlan, Pauline. La monja enfermera: Un estudio sobre enfermería en Irlanda…
1718-J98J. Nure, Manorhamil-ton, Co. Leitrim: Drumlin Publications, 1991.

12. Sullivan, Mary C. Catalina McAuley y la tradición de la Misericordia. Notre Dame,
Indiana: Universidad de Notre Dame Press, 1995. Este volumen contiene los textos de
todos los primeros manuscritos biográficos mencionados en este ensayo.

13.  Walton,  John,  Paul  B.  Beeson y  Ronald  Bodley  Scott,  eds.  El  compañero de
medicina de Oxford. 2 Vols. New York: Oxford University Press, 1986.

Publicado originalmente en inglés en The MAST Journal Volumen 6 Número 2 (1996). 


